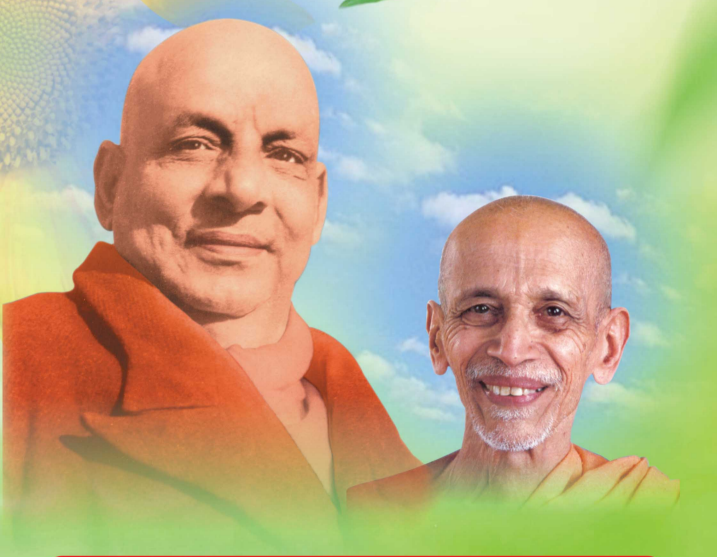
યોગ, સ્વાસ્થ્ય અને નૈતિક જીવન મૂલ્યોનું માસિક



વાર્ષિક લવાજમ : રૂા. ૧૫૦/- ● વર્ષ - ૧૩ અંક - ૧૨ ડિસેમ્બર-૨૦૧૬

Postal Registration No. GAMC 1417/2015-2017 Valid up to 31-12-2017 RNI No. GUJGUJ/2003/15738

Published on 4th of every month and Posted on 5th of every month at PSO, Ahmedabad-2. Annual Subscription Rs.150/-



#### શ્રદ્ધા

ભગવાનની પ્રાપ્તિ માટે કળા અને વિજ્ઞાનની તમારે જરૂર નથી, પરંતુ શ્રદ્ધા, પવિત્રતા અને ભક્તિની જરૂર છે. કણેકણમાં અને ટીપેટીપામાં પરમાત્માનો અનુભવ કરો. તેની આંખોથી કંઈ છૂપું નથી. તે સર્વનો સંરક્ષક છે. તેના ઉપર વિશ્વાસ રાખો. તેના મધુર નામનો આશ્રય લો. તેને તમારા જીવનનો આધાર માનો, પછી નિરાશા કેવી અને ભય કેવો ?



શ્રી રાજીવ ભટનાગર (H.M.A.)ના અધ્યક્ષ દ્વારા હરિદ્વાર મેનેજમેન્ટ એસોસિયેશન ખાતે પૂજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજનું સન્માન (ભેલ-હરિદ્વાર) તા. ૭-૧૧-૨૦૧૬



હરિયાણા ચેમ્બર ઑફ કોમર્સ ખાતે પૂજ્ય સ્વામીજીનું સ્મૃતિ ચિહ્ન આપીને સન્માન કરતા વિવિધ સંસ્થાઓના હોદ્દેદારો (કરનાલ) તા. ૧૬-૧૧-૨૦૧૬



હરિદ્વાર મેનેજમેન્ટ એસોસિયેશનનું કાર્યકારી મંડળ (ભેલ (B.H.E.L.) હરિદ્વાર) તા. ૭-૧૧-૨૦૧૬



કર્ણીશ્વર મહાદેવ ખાતે ભગવાન કર્ણીશ્વરને જલાભિષેક, વૃક્ષારોપણ અને સંસ્થાનું સમિતિ મંડળ (કરનાલ) તા. ૨૨-૧૧-૨૦૧૬

# શ્રી સ્વામી શિવાનંદજી મહારાજની પ્રેરણાથી પ્રકાશિત हिव्य ञ्चवन

वर्ष: १४ એક : ૧૨ ડિસેમ્બર-૨૦૧૬

સંસ્થાપક અને આદાતંત્રી : બ્રહ્મલીન શ્રી સ્વામી યાજ્ઞવલ્કયાનંદજી (ડૉ. શિવાનંદ અધ્વર્યજી)

સંપાદક મંડળ :

અધ્યક્ષ : શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી (તંત્રી) ડૉ. મકતભાઈ જે. પટણી

શ્રીમતી ૩પા મજમુદાર

તંત્રી : શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી

લેખ મોકલવાનું સરનામું : શિવાનંદ આશ્રમ, જોધપર ટેકરી.

અમદાવાદ - ૩૮૦ ૦૧૫. કોન : ૨૬૮૬૧૨૩૪. ૨૬૮૬૨૩૪૫

મુખ્ય કાર્યાલય : 'દિવ્ય જીવન' માસિક, તેનું લવાજમ : સ્વામી ચિદાનંદ સર્વજીવસેવાનિધિ ઇતર પત્રવ્યવહાર અને મહામંત્રીનં કાર્યાલય : શ્રી યક્ષેશભાઈ દેસાઈ ગજરાત દિવ્ય જીવન સંઘ શિવાનંદ આશ્રમ. જોધપુર ટેકરી. સેટેલાઈટ માર્ગ. અમદાવાદ-૩૮૦૦૧૫ કોન : ૨૬૮૬૧૨૩૪

E-mail:

sivananda ashram@yahoo.com Website: http://www.divyajivan.org

ટેલિકેક્સ: ૨૬૮૬૨૩૪૫

#### લવાજમ

ભારતમાં

વાર્ષિક લવાજમ 3. 940/-શભેચ્છક લવાજમ 3. 9400/-

(૧૫ વર્ષ માટે)

પેટ્રન લવાજમ 3.3000/-છૂટક નકલ કે. ૧૫/ે−

વિદેશ માટે (એર મેઈલ)

વાર્ષિક (એર મેઈલ) : 3.9200/-શુભેચ્છક લવાજમ : રૂ. ૧૫૦૦૦/ (૧૫ વર્ષ માટે) ચેક/ડ્રાક્ટ (અમદાવાદ) દ્વારા 3. 94000/- å.

उपनिषदं मो बुह्मत्यत्का त उपनिषद् बाह्यी वाव त उपनिषदमक्षमेति ॥७॥ तस्यै तपो दमः कर्मेति प्रतिष्ठ

वेदाः सर्वाङ्गनि सत्यमायतनम् ॥ ८ ॥ यो वा एतामेवं वेदापहत्य पाप्मानमनने

स्वर्गे लोके ज्येये प्रतितिष्ठति प्रतितिष्ठति ॥ ९ ॥

केनोपनिषद् - ४७.८.९

શિષ્યે આચાર્યને પ્રશ્ન કર્યો હતો કે બ્રહ્મ વિદ્યાનો ઉપદેશ કરો. તેના જવાબમાં આચાર્ય કહે છે. તમારી જિજ્ઞાસા પ્રમાણે બ્રહ્મવિદ્યા સારી રીતે કહી છે. હવે શું ઈચ્છો છો ?

બ્રહ્મવિદ્યાની પ્રાપ્તિ માટે તપ, દમ અને કર્મ આ ત્રણ મુખ્ય સાધનો છે. બીજા સ્વાધ્યાય વગેરે એના માટે (સ્પયોગી હોવાથી તટસ્થ સાધનો છે.

જે મનુષ્ય આ બ્રહ્મવિદ્યાને જાણે છે અર્થાત ઉપર બતાવેલાં સાધનોના અનુષ્ઠાનથી જેની વૃત્તિ બ્રહ્મમાં લીન થઈ ગઈ છે તે લાંબા સમય સુધી સંચિત (ભેગી થયેલી) પાપમય વાસનાઓને છિન્ન-ભિન્ન કરીને બ્રહ્મના અનામય પદમાં પ્રતિષ્ઠિત થાય છે. છેલ્લો શબ્દ 'પ્રતિતિષ્ઠતિ' બે વખત કહ્યો એનો અર્થ એ છે કે આ સનાતન સત્ય છે કે તે બ્રહ્મના અનામય પદમાં પ્રતિષ્ઠિત થાય જ છે.

### शिवानंह वाएी

#### કર્મયોગ

સાધનાના માર્ગ પર અટલ શ્રદ્ધા, કર્મનિષ્ઠા, પ્રયત્નશીલતા અને નાની નાની બાબતો પ્રત્યે પણ કાળજીપર્વક ધ્યાન તેમ જ મુશ્કેલીમાં પણ દઢતા. આવી તૈયારી સાથે જીવનના ઉંબરા ઉપર તમારે પગ મૂકવો જોઈએ અને પ્રગતિ કરવી જોઈએ.

કર્તવ્યપરાયણતા એ કર્મયોગ છે. એ નિ:સ્વાર્થ સેવાનો માર્ગ છે. આ માર્ગે આત્મસાક્ષાત્કાર થાય છે. એ કર્મકળના ત્યાગનો યોગ છે.

કર્મયોગના સાધકો માટે કર્મ એ જ પૂજા છે. પ્રત્યેક કાર્ય ભગવાનના ચરણમાં અર્પવાની ભેટ છે. પોતાનાં કર્મનાં ફળ ભગવાનને સમર્પિત કરવાથી કર્મયોગીને કર્મ બંધનકારક થતું નથી. કર્મમાં કુશળતા એ યોગ છે.

- स्वाभी शिवानंह

| <b>S</b> |                            | ખનુકમ                             | >  |  |
|----------|----------------------------|-----------------------------------|----|--|
| ٩.       | કેનોપનિષદ્                 |                                   | 3  |  |
| ٤.       | અનુક્રમ, તહેવાર સૂચિ       |                                   | 8  |  |
| з.       | સંપાદકીય                   | તંત્રી                            | ч. |  |
| ٧.       | વિવેક                      | ગુરુદેવ શ્રી સ્વામી શિવાનંદજી     | E  |  |
| ૫.       | અભ્યાસ અને વૈરાગ્ય         | શ્રી સ્વામી ચિદાનંદજી             | C  |  |
| €.       | આદર્શ ત્યાગનું પ્રાણતત્ત્વ | શ્રી સ્વામી કૃષ્ણાનંદજી           | ૧૩ |  |
| ඉ.       | ધર્મ-ધમ્મ અને રાજ્યવ્યવસ   | થા શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી     | ૧૪ |  |
| ٤.       | સમસ્યાનો ઉકેલ શી રીતે ક    | રવો શ્રી સ્વામી જ્યોતિર્મયાનંદજી  | 96 |  |
| ٤.       | ઉજ્જવળ ભવિષ્યની પ્રેરણ     | ાા શ્રી સ્વામી નિખિલેશ્વરાનંદજી ' | 96 |  |
| 10.      | શિવાનંદ કથામૃત             | ગુરુદેવના સંન્યાસી શિષ્યો         | ૨૧ |  |
| 99.      | અમૃતપુત્ર-૨૩               | શ્રીમતી રાજલક્ષ્મી દેશપાંડે       | રપ |  |
| ૧૨.      | પથભાન્ત પશ્ચિક             | શ્રી પરમાનંદ ગાંધી                | 26 |  |
| ૧૩.      | સરવૈયું                    | શ્રીમતી રૂપા મજમુદારઃ             | રહ |  |
|          | વૃત્તાંત                   | , ,                               | 31 |  |

### તહેવાર સૂચિ

|     | જાન્યુઃ     | ખારી - ૨૦૧૭                |
|-----|-------------|----------------------------|
| di. | <b>aa</b> ( | પોષ સુદ)                   |
| ٩   | 3           | <b>પ્રિસ્તી નવું વર્ષ</b>  |
| ų   | 9           | ગુરુ ગોવિંદસિંહ જયંતી      |
| 416 | 10/12       | પુત્રદા એકાદશી             |
| 10  | EP          | પ્રદીષ પૂજા                |
| 12  |             | પોષી પૂનમ,                 |
|     |             | અંબાજી પ્રાકટચોત્સવ,       |
|     |             | માથ સ્નાનારંભ,             |
|     |             | શાકંભરી પૂર્ણિમાં,         |
|     |             | સ્વામી વિવેકાનંદ જયંતી     |
|     | (vi         | ja de)                     |
| 88  | 5           | મકરસં <u>ક્રાં</u> તિ      |
| 16  | 9           | શ્રી રામાનંદાચાર્ય જયંતી,  |
| 53  | 99          | એકાદશી, નેતાજી જયંતી       |
| 24  | 93          | પ્રદોષ પૂજા                |
| 24  | 98          | પ્રજાસત્તાકદિન             |
| 59  | OF          | મૌની અમાવાસ્યા             |
|     | (4          | भक्षा सुद्द)               |
| 30  | 3           | મહાત્મા ગાંધી નિર્વાથ્રદિન |
| 31  | X           | શ્રી ગલેશ જયંતી            |

### "અનુરોધ-અભિલાષા" ગ્રાહકોને :

- આપનું પત્રવ્યવહારનું સરનામું પિનકોડ સાથે સંપૂર્લ હોય તે ટપાલ ખાતાના નવા નિયમો મુજબ અનિવાર્ય છે. તેથી સરનામાની ચોકસાઈ માટે વિનંતી.
- આપનો ગ્રાહક નંબર નોંધી લેવા વિનંતી છે, જેથી અંકની પ્રાપ્તિ સંબંધી કોઈ પણ પત્રવ્યવહાર કરતી વેળા ગ્રાહક નંબરનો ઉલ્લેખ વહીવટી સરળતા સર્જી શકે છે.
- સામાન્યતઃ દર માસની પાંચમી તારીખે અંક પ્રસિદ્ધ થયા બાદ તેની રવાનગીનું કામ શરૂ થાય છે. છતાં કોઈ ખાસ કારજ્ઞોસર પ્રકાશનની નિર્ધારિત તારીખના ૧૦ દિવસ વીત્યે પજ્ઞ જો આપને અંક ન મળે તો સ્થાનિક ટપાલ કચેરીમાં તપાસ કર્યા બાદ વહીવટી કાર્યાલયને જજ્ઞાવવું. સિલકમાં હશે તો બીજો અંક મોકલાશે.
- 'દિવ્ય જીવન'ની સામગ્રી આપને ગમી હશે. તેથી હવે આપનાં પરિચિત વર્તુળોમાં પજ્ઞ તેની રસલ્હાજ્ઞ થાય અને ગ્રાહકવૃદ્ધિમાં આપનો નક્કર સહયોગ અમને મળતો રહે તેવી અભિલાષા છે.
- અમદાવાદ સિવાયના ગ્રાહકોએ પોતાનું લવાજમ ડ્રાફ્ટ અગર મનીઓર્ડરથી જ મોકલવું.

# દિવ્ય સ્કૃલિંગ

### સંતોનું સન્માન

સંતોને સતત યાદ કરવા એટલે જીવનનું ધ્યેય સિદ્ધ કરવાના સતત પ્રયત્નો. આપણે દરરોજ સંતોનાં જીવન–ચરિત્ર વાંચવાં જોઈએ. તેમના પગલે પગલે ચાલવાનો આપણે પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. તેમણે ઘડી કાઢેલા દિવ્ય જીવનના ઢાંચાના ચુસ્ત અનુયાયી બનવાથી તથા તેમના મહાન આદર્શ જીવનની આબેહૂબ પ્રતિમા બનીને આપણે તેમને મહાન અંજલિ આપીશું. સંતોનું સન્માન કરવાની આ જ એક ઉત્તમોત્તમ અને અસરકારક રીત છે.

- સ્વામી સિદાનંદ

### સંપાદકીય

ઠંડીનું મોજું આકસ્મિક સાંજને ઠારવા માંડ્યું છે. મકાનની અંદર અને ખુલ્લાં નીલાં આકાશની નીચે એમ બે વાતાવરણ અનુભવાય છે. એક આંતરિક અને બીજું બાહ્ય. અંદર ઉષ્મા અને બહાર ઠંડક, પરંતુ ખરેખર તો અંદર ઠંડક જોઈએ અને બહાર ઉષ્મા, તરવરાટ, ઉત્સાહ, ખેલદિલી અને પારદર્શકતા.

આ ડિસેમ્બર મહિનાની ૧૩ તારીખે શ્રી દત્ત જયંતી છે. શ્રી દત્ત ભગવાનને અવધૂત પણ કહેવામાં આવે છે. તેઓ તેમના અંતઃસ્તરે શાંત પ્રગાઢ શાતાની અનુભૂતિને જાળવી રહ્યા છે. જયારે બાહ્ય જગત વચ્ચે તેઓ જાગ્રત છે. સંપૂર્ણ જાગ્રતિના પ્રહરી છે. તેમણે કહ્યું, 'મારે ચોવીસ ગુરુ છે. આકાશ છે, નદી છે, દરિયો છે, ભ્રમરી છે, સાપ છે, પોતાનાં તીરની ધારને તેજ કરતો પારધી છે કે ચોખા-શાળને છડતી કુમારી કન્યા છે, તેમણે સૌ પાસેથી જ્ઞાન મેળવ્યું. તેમના ગુરુજનો એટલે આ પ્રાકૃતિક વનસંપદા, વૈશ્વિક ચેતના. બસ, બધું કુદરતી. કશુંયે અપ્રાકૃતિક નહીં. છળ નહીં, દંભ તો લેશ માત્રેય નહીં અને તેમનો પ્રાદૃભીવ તો છળ વચ્ચે થયો ને?

દેવતાઓની દેવીઓએ પોતાના પતિ દેવતાઓને જગન્માતા સતી અનસૂયાનાં શીલને ભંગ કરવા મોકલ્યા. સતીનું સત આ દેવતાઓથી ન જીરવાયું. તેઓનું દેવત્વ આ પવિત્ર ચારિત્ર્ય, સત્ય અને પ્રામાણિક નિષ્ઠા પાસે શૂન્ય થઇ ગયું.

આપણી મુશ્કેલી જ અહીં છે. કોઇનાં સુખ-સમૃદ્ધિ અને ઓજસ કે તેજસને આપણે જીરવી શકતાં નથી. ઇર્ષ્યા એ કેન્સરથી પણ મોટી બીમારી છે. જ્યાં ઇર્ષ્યા છે ત્યાં સમરસતા ન હોઇ શકે, ઇર્ષ્યા પણ એક પ્રકારનો માનસિક આતંક જ છે. અને જયાં આતંક હોય ત્યાં આતંકીના પોતાનાં જ જીવનનો વૈભવ ડામાડોળ હોય, તે પ્રતિપળ ભય, ભરોસા વગરના નાવમાં હાલક-ડોલક થતાં જીવનના મધદરિયે ઝૂલતા હોય તેવું સતત અનુભવતા હોય છે.

ગુરુ દત્તાત્રેયને ગુરુ એટલા માટે કહેવાય છે કે તેમની માનસિક સ્થિતિ સંકુચિત નથી. તે ઉદાર છે, આત્મસ્થ છે. ચૈતન્યની ચેતનાનો ધૂણો ધખાવીને બેઠેલા છે. આ ધૂણામાં ધુમાડો નથી. ત્યાં કામના અને વાસનાઓ કે દુન્યવી વૃત્તિઓ રાખ થઇને પડેલી છે. ત્યાં બાહ્ય શીતળતા માંદ્યલી કોર ભારેલા અગન જેવી તપતી હોય છે. હું જગત માટે ''મૂદુની કુસુમાદપિ'' જગત માટે પુષ્પો સમાન કોમળ છું, પરંતુ મારા આંતરિક જીવનના અનુશાસન બાબત હું કોઇ બાંધછોડ કરતો નથી.. ''વજાદપિ કઠોરાણી'' – વજ સમાન હું કઠોર છું, પરંતુ તે મારા જીવનના યમ–નિયમ અને સંયમ માટે.

આવું થઇ શકે તો દત્ત જયંતી સાર્થક. બાકી દત્તબાવની બાવન વાર ગાઇએ કે દત્તમંત્રનો જપ કરીએ તેટલું કદીયે પર્યાપ્ત નહીં થાય. કોઇ પણ પક્ષી એક પાંખે ઊડી શકે નહીં, આ પારાયણો, મંત્ર-જાપ અને તેની સાથે આંતર અધ્યાત્મ વિકાસની જાગરૂકતા અને સતર્કતા હશે તો જ પરમ તત્ત્વને પામી શકાશે. માનવજીવનનું એકમાત્ર લક્ષ્ય છે, ''હું આ જન્મમાં જ પરમપદને પામું." ૐ શાંતિ

## विवेङ

#### ગુરુદેવ શ્રી સ્વામી શિવાનંદજી

[પૂજ્ય ગુરુદેવ શ્રી સ્વામી ચિદાનંદજી મહારાજનું જીવન સાધનાનો પર્યાય હતું. તેઓ સાધના-સિદ્ધ પુરુષ હતા. તેમનાં જીવનની પ્રત્યેક પળ અને પ્રત્યેક શ્વાસ સાધના જ હતાં. તેમનાં જન્ય શતાબ્દી પછીના દશ વર્ષો એટલે ચિદાનંદ દિવ્ય દશક પ્રસંગે આપની સમક્ષ 'સાધના' પ્રસ્તુત કરતાં ખૂબ આનંદ છે.]

જે બ્રહ્મ સાથે એકતાન થયો છે, જેણે પ્રત્યેક વસ્તુનું સત્ત્વ જાણ્યું છે તેણે ''હું કંઈ જ કરતો નથી" તેવો વિચાર સતત કરવો જોઈએ. જાગતાં, ઊંઘતાં, જોતાં, બોલતાં, ખાતાં, પીતાં, સૂંઘતાં, સાંભળતાં, ઇન્દ્રિયો ઇન્દ્રિયભોગ્ય પદાર્થો ઉપર ફરતી હોવા છતાં પણ સાધકે તો પોતાની જાતની કેવળ બ્રહ્મ સાથે જ એકતા અનુભવવી જોઈએ. નીચેના શ્લોક ઉપર ધ્યાન અને ચિંતન કરીને તમે તમારી જાતને ઇન્દ્રિયોથી વેગળી કરી શકો છો

## प्रकृत्यैव च कर्माणि क्रियमाणानि सर्वशः । यः पश्यति तथाऽऽत्मानमकर्तारं स पश्यति ॥

(ગીતા ૧૩ - ૨૯)

''દેહ અને ઇન્દ્રિયોના આકારમાં પરિજ્ઞામ પામેલી પ્રકૃતિ જ આ સર્વ કર્મો કરે છે અને આત્મા તો સર્વત્ર અકર્તા છે; છતાં 'હું કરું છું' એવું જે જીવાત્માને કર્તાપજ્ઞાનું અભિમાન થાય છે તે દેહાભિમાનના લીધે જ થાય છે; એ પ્રમાણે જે જાણે છે તે જ યથાર્થ જ્ઞાની છે." (શ્રીધરી ગીતા)

જગતનો સામાન્ય માનવી પોતાની જાતને આ નશ્વર શરીર સાથે એક માની બેસે છે. વળી, તે અકાયમી વસ્તુઓ, સ્રી-બાળકો, માલ-મિલકત વગેરે સાથે પણ એકતા અનુભવે છે, જેથી તેને સંસારી-બાહ્ય નામરૂપો સાથે આસક્તિ થાય છે. તેથી તેનામાં 'મમત્વ' અને હું-પણું પેદા થાય છે અને પરિજ્ઞામે ભ્રમ, પ્રેમ, ઘૃણા, અહંકાર, આસક્તિ, મિથ્યાભિમાન, ગર્વ વગેરે પેદા થાય છે. તે કહે છે, ''હું ધનવાન છું, હું બ્રાહ્મણ છું, હું રાજા છું, હું અત્યંત બુદ્ધિશાળી છું, હું અત્યંત શક્તિશાળી

છું. મારી પત્ની ઊંચા કુળની છે, તે સ્નાતક છે, હું ધારાસભાનો સભ્ય છું" વગેરે વગેરે. તે પોતાના મિથ્યા સૌંદર્યમાં, મિથ્યા મિલકતમાં અને તુચ્છ બૌદ્ધિક સિદ્ધિમાં રાચે છે. આ રીતે તે સતત ગતિશીલ એવા જન્મ–મરણના ચક્રમાં કસાએલો રહે છે અને આ મત્યલોકમાં ફરી ફરીને જન્મ પામે છે. તે કેવળ અવિવેકના કારણે અનેક પ્રકારનાં દુઃખ, દર્દ અને મુશ્કેલીઓ પામે છે. વિવેકથી આંતરિક શક્તિ અને માનસિક શાંતિ પ્રાપ્ત થાય છે. વિવેકશીલ મનુષ્ય કદી આ સંસારમાં દુ:ખ અને મુશ્કેલીઓના ધક્કે ચડતો નથી. તે સદા સજાગ રહે છે અને કશામાં સપડાતો નથી. તેનામાં દીર્ઘ દેષ્ટિ આવે છે. આ વિશ્વની પ્રત્યેક ચીજની તે સાચી કિંમત સમજે છે. દુન્યવી સંતોષ આપનારાં છીછરાં રમકડાંની નિસ્સારતાથી તે પુરેપુરો વાકેફ હોય છે. કશું જ તેને લલચાવી શકતું નથી. માયા તો તેની પડખે કરકી પણ શકતી નથી.

સ્વાધ્યાય અને સત્સંગથી મનુષ્યમાં વિવેક પેદા થાય છે. વિવેક તેની પરાકાષ્ઠા સુધી કેળવવો જોઈએ. સાધકે તેમાં પૂર્ણ રીતે સ્થિત થવું જોઈએ, વિવેક તેનામાં દઢ થવો જોઈએ. સાધકોમાં વિવેક કોઈ કોઈ ક્ષણિક કે પ્રાસંગિક અવસ્થા જેવો ન બનવો જોઈએ. તે તો તેના સ્વભાવનું એક અંગ બની જવો જોઈએ. દરેક વખતે વિના પ્રયત્ને સાધકે વિવેક વાપરવો જોઈએ. જો શરૂઆતથી જ સાધક બેકાળજી રાખશે તો તેનામાં વિવેક આવશે અને જશે, પણ દઢ નહિ બને. માટે જયાં સુધી સાધકમાં વિવેક જવલંત જયોતિની જેમ ઝળહળી ન ઊઠે ત્યાં સુધી તેણે સંત પુરુષોના સમાગમમાં રહેવું જોઈએ.

માયા ખૂબ જ શક્તિશાળી છે. સાધકને અવળે રસ્તે ચઢાવવા તે તનતોડ પ્રયત્ન કરે છે. નવા નવા યુવાન સાધકના માર્ગમાં તે ઘણી અડચણો અને ઘણાં પ્રલોભનો ઊભાં કરે છે. માટે શિખાઉ સાધકો માટે સંત-મહાત્માઓનો સમાગમ તો એક અભેદ્ય કિલ્લા સમાન છે. તેથી કોઈ પ્રલોભનો તેને સતાવી શકશે નહિ: નિ:શંક તે સાચો અને અક્ષય વિવેક કેળવશે અને છેવટે તેનામાં કાયમી સહજ વિવેક પેદા થશે. આમ થયા પછી જ તે પ્રલોભનોથી સાચો અને સંપૂર્ણ રીતે સહીસલામત બનશે અને તેની ભીતિ એ ભૂતકાળની બાબત બની રહેશે. સાચો વિવેકી મનુષ્ય જ આ જગતમાં સૌથી સમૃદ્ધ, સુખી અને શક્તિશાળી બનવા યોગ્ય છે. તે તો એક વિરલ આધ્યાત્મિક રત્ન છે. તે સાચા જ્ઞાનનો મશાલધારી અને પ્રકાશસ્તંભ (દીવાદાંડી) જેવો છે. જો વિવેક જાગ્રત થયો હશે તો બીજા બધા ગુણો આપોઆપ જ આવશે. વિવેકથી જ વૈરાગ્ય જન્મે છે.

જયારે તમે આ સાપેક્ષ અને અતિ દુઃખપૂર્ણ જગતમાં માનવ દુઃખોની મહાનતાથી પૂર્ણ પરિચિત થશો ત્યારે સ્વાભાવિક રીતે જ તમે સાચા અને જૂઠાનો વિવેક કરવા લાગશો. ''બ્રહ્મ સત્ય છે અને જગત મિથ્યા છે.'' આ છે વિવેક. તે પછી શ્રદ્ધા અથવા નિષ્ઠાનો જન્મ થશે અને પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર કરવાની તીવ્ર ઉત્કંઠા જાગશે. તે માટે તમારે સત્યનું સદા સ્મરણ રાખવું પડશે અને સતત દઢતાપૂર્વક કહેવું પડશે કે ''अहम् ब्रह्मास्मि।'' નિરંતર અભ્યાસથી નામ, રૂપ અને સંકલ્પનો નાશ થશે અને છેવટે બ્રહ્મનો સાક્ષાત્કાર કરી શકશો. આ છે વેદાંતી સાધના. વિવેક, નિષ્ઠા, આકાંક્ષા અને પ્રભુ સ્મરણ એ બ્રહ્મના સાક્ષાત્કારની જુદી જુદી ભૂમિકાઓ છે.

વિવેકની જાગૃતિ સતત સત્સંગ અને શ્રુતિઓ તથા સ્મૃતિઓના શ્રવશથી થાય છે. જેઓએ પોતાના પૂર્વજન્મમાં અગણિત સુકર્મો કર્યાં હશે તેમને જ પ્રભુકૃપાથી આ જન્મમાં સાધુ-સંતોનો અને જ્ઞાની- સંન્યાસીઓનો સમાગમ કરવાનું સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત થાય છે-

"સત સંગતિ સંસૃતિ કર અંતા, પુણ્ય પુંજ બિન મિલહિ ન સંતા."

#### અથવા

### सतां सगिद्रः संगः कथमपि हि पुण्येन भवति ।

એક વખત ભોગવેલ સુખ અને આનંદનું મન પુનરાવર્તન ઇચ્છે છે. ભોગવેલ સુખની યાદ મનમાં જાગ્રત થાય છે. આ યાદ આવતાં વિચારો અને કલ્પના પેદા થાય છે. આ રીતે આસક્તિ વધે છે. સુખ-ભોગની પુનરાવૃત્તિથી તેની ટેવ પડે છે. ટેવમાંથી પ્રબળ તૃષ્ણા જાગે છે અને પછી મન ગરીબ, નિઃસહાય, નબળી ઇચ્છાશક્તિવાળા સંસારી જન ઉપર પોતાનો અધિકાર ચલાવે છે. પરંત જેવો વિવેક જાગ્રત થાય છે કે તરત જ મન ઢીલું પડતું જાય છે અને અંતે તે પોતાના મૂળ સ્થાન હૃદય તરફ પીછેહઠ કરે છે. વિવેકથી તેના ભયાનક ઝેરી દાંત ખેંચી કાઢવામાં આવે છે. તે વિવેકની હાજરીમાં કંઈ જ કરી શકતું નથી. તે પદભ્રષ્ટ થાય છે. જ્યારે વિવેક નબળો પડે છે ત્યારે ઇચ્છાશક્તિ પ્રબળ બનતી જાય છે. આ દુઃખપૂર્ણ સંસારમાંથી મુક્તિ અપાવનાર એ વિવેકને ધન્ય છે. તે કાયમી અને ક્ષણિક, નિત્ય અને અનિત્ય વસ્તુ વચ્ચેના વિવેકને આભારી છે. તેને કહે છે નિત્ય-અનિત્ય-વસ્તુ-વિવેક, સાચા અને જૂઠાનો વિવેક, સતુ અને અસતુનો વિવેક. તત્ત્વ એટલે સાર અથવા સિદ્ધાંત. અતત્ત્વ એટલે અસાર, વિવેકનો જન્મ ઈશ્વરકૃપાથી થાય છે અને સ્વાધ્યાય તથા સત્સંગથી તે દઢ બને છે.

વિવેક એટલે સત્ત્વ અથવા શુદ્ધિ સંબંધી સદ્દગુણ. તે કાયમી અને ક્ષણિક તથા આત્મા અને અનાત્મા વચ્ચેનો ભેદ પારખે છે. વિવેક એટલે યોગ્ય વખતે યોગ્ય જગ્યાએ યોગ્ય વસ્તુ કરવાની કે આચરવાની શક્તિ. જો તમારામાં વિવેક હશે તો

તમારામાં અક્ષય વૈરાગ્ય પેદા થશે. વિવેક ઈશ્વર કૃૃપા, નિષ્કામ સેવા, ચિંતન અને સ્વાધ્યાયથી આવશે. આ ગુણને સતેજ અને ઉજજવળ રાખો. જો તમે કાળજી ન રાખો, સાવધાની કે જાગૃતિ ન રાખો, જો તમારાં વૈરાગ્ય અને સાધનામાં શિથિલતા આવે કે તમે સંસારી લોકો સાથે ખૂબ છૂટથી હળોમળો તો અવશ્ય તમારામાં વિવેક કુંઠિત થઈ જાય. માટે સાવધાનીપૂર્વક વર્તો.

વિવેક તો ચાળશી જેવો છે. તે બધી જ અનિચ્છનીય બાબતોને દૂર કરે છે અને કેવળ ઇચ્છનીય અને સાચી વસ્તુ-આત્માનો જ સ્વીકાર કરે છે. જો વિવેક બરાબર દઢ નહિ થયો હોય તો તે ઈથરની જેમ ઊડી જશે. માટે હંમેશાં વિવેકનું રક્ષણ કરો અને તેને વધુ ને વધુ તીવ્ર બનાવો. તેથી 'વિચાર' આપોઆપ આગળ વધશે. 'વિચાર' એ તો વિવેકરૂપી બળતી ધૂપસળીથી ફેલાતી સુવાસ છે. વિચાર એટલે ''હું કોણ છું'' તેની શોધ. સતત મહાવરાથી અથવા અભ્યાસથી વિવેક અને વિચાર સ્વાભાવિક બની જશે. કામ કરતાં કરતાં પણ આનો અભ્યાસ થઈ શકે છે. જો તમારામાં વિવેક અને વૈરાગ્ય નહિ હોય તો છિદ્રાળુ પાત્રમાંથી ઝરતા પાણીની જેમ તમારી શક્તિ મુક્ત રીતે સ્રવી જશે; પરંતુ જો તમારામાં

વિવેક અને વૈરાગ્ય દઢ થયા હશે તો તે 'નિરોધ-સંસ્કાર'નું કામ કરશે.

વિવેક અને વિચારના અભ્યાસ માટે શરૂઆતમાં ખાસ ઇરાદાપૂર્વકના પ્રયત્નો કરવાની જરૂર પડે છે. પછીથી સતત અભ્યાસના કારણે તે સ્વાભાવિક બની જાય છે અને તમારામાં તે દઢ બની જાય છે. વિવેક અને વૈરાગ્ય એ કેવળ સદ્ગુણો જ નથી, તે તો નિયમિત અને દૈનિક અભ્યાસના પ્રકાર અથવા રીતિ બની જાય છે. જયાં સુધી વિવેક અને વૈરાગ્ય તમારામાં સ્વાભાવિક ન બને ત્યાં સુધી તમારે તેનો અભ્યાસ ચાલુ રાખવો જોઈએ. આગળ કહેલાં સૂત્રો ઉપર સતત ધ્યાન. ધરો. (ब्रह्म सत्यं जगन्मिथ्या, जीवो ब्रह्मैव नाऽपर: ) આથી વિવેક અને વૈરાગ્ય પેદા થશે.

જો તમે તમારી સાધનામાં નિયમિત અને સાવધાન નહિ રહો તો વિવેક ક્ષીણ થશે. માટે વિવેકને તીવ્ર બનાવો. જો તમારામાં વિવેક હશે તો તમારામાં અનંત વૈરાગ્ય પેદા થશે. જ્ઞાનની ઇમારત વિવેકના મજબૂત પાયા ઉપર જઊભી થઈ શકે છે.

□ 'સાધના'માંથી સાભાર

#### (આદર્શ ત્યાગનું પ્રાણતત્ત્વ પાના નં. ૧૩ ઉપરથી ચાલુ)

એવું છે કે જે દેશની સાથે સાચા અર્થનો કે કોઈ પણ પ્રકારના સેન્દ્રિય સંબંધનો વિરોધ કરે છે, જેથી આપણે આપણા પૂરા દૃદયથી કોઈ વસ્તુને ચાહી શકીએ અને પૂરા દૃદયથી કોઈ વસ્તુને ચાહી શકીએ અને વળી આપણા આત્મા ઉપર તેનો કોઈ પણ જાતનો પ્રભાવ પણ પડતો નથી. આ રીતે આપણી ઇન્દ્રિયો કામ કરે છે. ઇન્દ્રિયજગતનો આવો ઈરાદો હોવા છતાં પણ દરેક પ્રેમની અને દરેક ધિક્કારની-આત્મા-જ્ઞાતા ઉપર અસર તો અવશ્ય થાય છે, કારણ કે પૃથક્ પૃથક્ રહેલા વિષયો અને તેથી અલગ રહેલ દ્રષ્ટાઓથી જ આ જગત બન્યું છે

તેમ માનવું છેવટે સાચું તો નથી એટલે મહાભારતનું યુદ્ધ જેમાં મહાન વીર અર્જુન જોડાયો હતો તે કંઈ ફક્ત કેટલાક લોકોનું કેટલાક લોકો સામેનું યુદ્ધ જ ન હતું. તે અર્જુન તો એક એવા વિશાળ પર્યાવરણમાં પડ્યો હતો કે જેમાંથી પોતાને અલગ કરવાનું તેના માટે માનસિક રીતે ભારે મુશ્કેલ બન્યું હતું. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે તેના દિમાગમાં જે મુખ્ય મુદ્દાઓ ઉતાર્યા તે મુદ્દાઓનું સ્પષ્ટીકરણ ગીતાના બીજા અને ત્રીજા અધ્યાયમાં કરવામાં આવ્યું છે.

'ગીતાદર્શન'માંથી સાભાર

## અભ્યાસ અને વૈરાગ્ય

- શ્રી સ્વામી ચિદાનંદજી

દુનિયામાં રહીને આધ્યાત્મિક જીવનમાં સફળતા પ્રાપ્ત કરવા માટે ભગવાન કૃષ્ણે બે ખાસ આદેશ આપેલા: અભ્યાસ અને વૈરાગ્ય. અભ્યાસ અને વૈરાગ્ય બે જોડકા ઉપસિદ્ધાંતો છે. તે જુદા ન પડી શકે, તે અન્યોન્યને ટેકો આપે છે. જેટલો વધુ અભ્યાસ કરશો તેટલો વધુ વૈરાગ્ય આવશે. જેટલો વૈરાગ્ય વધુ આચરણમાં ઉતારો તેટલી અભ્યાસમાં વધુ પ્રગતિ થશે અને વધુ અસરકારક થશે. તેઓ પક્ષીની બે પાંખ જેવા છે.

ભગવાન કૃષ્ણના આ પુરાતન દિવ્ય બોધ અને પરમાનંદ તથા ધન્યતા પામવાના આ આદેશને ગુરુદેવે તેમના માનવજાતને આપેલા કાયમી સંદેશમાં સમાવ્યો છે: 'છોડો-જોડો.' છોડો એટલે વૈરાગ્ય. જોડો એટલે અભ્યાસ. પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ બંને વ્યાવહારિક ધર્મમાં આવી જાય છે. એક જ સિક્કાની તે ઊલટી-સૂલટી બંને બાજુ છે.

બીજાનું ભલું કરવું તે ધર્મનું સકારાત્મક પાસું છે. નિષેધાત્મક પાસું કહે છેઃ બીજાને નુકસાન ન કરવું, લાગણી ન દુભાવવી, ઈજા ન કરવી. સત્સંગનો વિકાસ કરવો, શાણાની સોબત કરવી-નો અર્થ છે જે અસત્ છે તેનો સંગ છોડવો અથવા તમને સત્માંથી ચલિત કરે તેવાનો સંગ છોડવો.

આ કુસંગ ટાળવાનું મહત્ત્વ, સાધના અને આત્મસાક્ષાત્કાર માટે સત્સંગ કરવા જેટલું જ મહત્ત્વનું છે. ભગવાન કૃષ્ણે કહેલું: "ત્રિવિધં નરકસ્યેદં દ્વારં નાશનમ્ આત્મનઃ, કામઃ ક્રોધઃ તથા લોભઃ તસ્માત્ એતત્ ત્રયં ત્યજેત્ – આત્માના નાશ માટેનું નરકનું આ ત્રિવિધ દ્વાર – કામ, ક્રોધ અને લોભ – છે. તેથી માણસે આ ત્રણે તજવાં જોઈએ" અને ગરુદેવે કહેલું, "અહંકાર, કામ, લોભ, ઈર્ષા, ક્રોધ અને ધિક્કારથી અમને મુક્ત કર."

આ પ્રમાણે શાસ્ત્રો આખાં 'છોડવા અને જોડવા'

સિવાય કશું નથી કહેતાં. સમસ્ત ધર્મ, ધનલાલસારૂપી રાક્ષસથી વિમુખ થવાનું અને ઈશ્વર પ્રતિ આગળ વધવા સિવાય કશું કહેતો નથી. આપણે ધનસંપત્તિ અને ઈશ્વર બંનેને એક જ સમયે ભજી ન શકીએ. તમે સસલાંની ઝડપે દોડી શિકારી ક્તરા સાથે શિકારે ન જઇ શકો.

આ તજવાની પ્રક્રિયા બાહ્ય શિષ્ટાચાર નથી. બહાર કશું તજવાનું નથી. કારણ સઘળું ઈશ્વર જ છે -આ બધું બ્રહ્મ છે : સર્વમ્ ખલ્વિદં બ્રહ્મ. આ કશાકની તજવાની ક્રિયા તમારી જાતમાં, તમારા દૃદયમાં, તમારા મનમાં, તમારા વ્યક્તિત્વમાં કરવાની છે. કામ, ક્રોધ અને લોભ બહાર નથી. બહાર કશું તજવાપણું નથી. જો આંતરિક ત્યાગ કર્યો હોય તો બહારથી તજવાની પ્રક્રિયા અર્થ વગરની છે. જે બ્રહ્મચર્યમાં સ્થિત થયો હોય તેને બધો સંગ એકસરખો છે.

તમારી અંદર પણ એવી બાબતો છે, જેને તમારે કેળવી, લાલન-પાલન કરી, આચરણમાં ઉતારવી જોઈએ. અભ્યાસ પણ તમારે અંતરમાં કરવાનો છે. અભ્યાસ દ્વારા સ્વરૂપ સક્રિય રીતે સતત પોતે દઢ બને છે. પોતે નિશ્ચયપૂર્વક પ્રતિપાદન કરે છે અને છેલ્લે પોતે પ્રગટથાય છે.

તમારા અંદરના કુરુક્ષેત્ર (રામેદાન)માં વૈરાગ્ય અને અભ્યાસ બંને કરવાનાં છે. સાધક એ એવી વ્યક્તિ છે જે પોતાના અંતઃકરણમાં પોતાની સામે લડે છે. તે બે મોરચા પર લડે છેઃ તેને આંતરિક સ્વરૂપની સિક્રય ઉપસ્થિતિ માટે અભ્યાસ કરવાનો છે અને સાથોસાથ, આ કઠિન અભ્યાસનું ઉપશમન કરતી બધી બાબતો માટે વૈરાગ્ય વિકસાવવાનો છે.

**અંદ્રેતમાં દ્વેત** પરમ દિવ્ય–સત્તા તથા પારલૌકિક, નિરપેક્ષ, વૈશ્વિક દિવ્ય-આત્માને ભક્તિભાવભર્યા પ્રશામ. તે સૂક્ષ્મતાથી સૂક્ષ્મ પશ મહત્તમથી પશ મહાન, નિકટતમથી પશ નિકટ, દૂરતમથી પશ વધુ દૂર છે, તે અદ્વૈત અને અવૈયક્તિક હોવા છતાં બધી વ્યક્તિનિષ્ઠ વસ્તુઓ કરતાં વધુ વ્યક્તિનિષ્ઠ છે. તે પિતા, માતા, સગાં અને સખાથી પણ વધુ નિકટ તેમજ વધુ વહાલો છે, તમારા જીવનનો તે પ્રાશ છે.

તે વ્યક્તિગત કે અવ્યક્તિગત, દૂર, નિરપેક્ષ, અદ્ભૈત, પેલે પારનો હોવા છતાં ઘણો નજીકનો અને આપણો સર્વેસર્વા જાણે કે વિચિત્ર વિરોધાભાસમાં ઊભો છે. તે પુરુષમાં કશા વિરોધાભાસ સિવાય અદ્ભૈતતા અને દ્વૈતતા અંતર્નિહિત હોવાનું લાગે છે, તેમાં કોઈ વિરોધોક્તિ જણાતી નથી, કારણ જે સઘળું અસ્તિત્વમાં છે તે 'તે' જ છે.

માટે તે પુરુષ આપજ્ઞને અસીમ, સર્વવ્યાપી હોઈ બહુરૂપી, અનેક લાગે છે. તે સઘળું હોવો જોઈએ. આ વિરોધાભાસનો ઉકેલ લોકોએ એમ કહી આશ્યો કે તે અનેકમાં એક છે, વિવિધતામાં એકતા છે, "એકો દેવઃ સર્વભૂતેષુ ગૂઢઃ - ઈશ્વર, જે એક જ છે તે સર્વ જીવમાં છુપાયેલ છે." આમ છતાં આ જીવનમાં સઘળે આપશે એકમાં બે જોઈએ છીએ, દરેક વસ્તુમાં દૈત છે. આમ કેમ છે, આવું શા માટે છે તે પર તમારે ચિંતન કરવું જોઈએ અને આ જાશી લઈને તે બાબતને સકારાત્મક મૂડી કેમ બનાવવી અને નકારાત્મક જવાબદારી ન બની જાય તે પર ઊંડો વિચાર કરવો જોઈએ. આ બાબતનો દરેક વ્યક્તિએ પોતાની રીતે ઉકેલ કાઢવાનો છે.

કુદરતનું આખું, ઈશ્વરનું સમસ્ત સર્જન દ્વેતથી ભરેલું છે. એકાદ કુટુંબ અહીં (આશ્રમમાં) આવે તો તેમને આપણે સૂચન કરીશું કે ગંગા-સ્નાન કરી તેઓ જાતને પવિત્ર કરે. સાથોસાથ ગંગાથી સાવચેત રહેવા, તેના ઊંડાણમાં ન જવા અને સાંકળ પકડી રાખવા ચેતવીશું. અર્થ એ નીકળે કે ગંગા માતા સર્વ પાવનકારી શક્તિ અને કૃપા ધરાવે છે પણ તે જ વખતે જીવન માટે ભયકારક પણ છે.

ઘરવખરીમાં મીણબત્તી પેટાવવા કે અગ્નિ ચેતાવવા દીવાસળી અપરિહાર્ય છે, પણ જો તેના ઉપયોગમાં ગાફેલ રહ્યા તો બધું સળગી ઊઠે. જો સ્વાદશક્તિ ચાલી જાય તો બધો ખોરાક સ્વાદહીન અને બેસ્વાદ લાગશે. તે સાથે આધ્યાત્મિક સાધક જે ઇન્દ્રિયનિગ્રહ કરવા માગતો હોય તેની મોટી સમસ્યા-જીભ છે. દેષ્ટિ ન હોય તો બધું દેશ્ય જગત આપણા માટે અસ્તિત્વ ધરાવતું નથી પણ સાથોસાથ સાધકોની મુખ્ય સમસ્યા તેમની આંખ છે.

કાનથી સાંભળીને પ્રેરણાત્મક અને ઊર્ધ્વકર સત્ય આત્મસાત્ કરી શકાય. તમે ભજન, કીર્તન, વેદપાઠ સાંભળી શકો પણ તેની સાથે જો બદનશ્રી, ગામગપાટા, નિંદા સાંભળશો તો સુધારી ન શકાય તેવું નુકસાન તમને થશે. આમ, આ એક જ શ્રવણેન્દ્રિય ભગવત્–ચેતના માટે મોટી ઉપકારક થઈ શકે અથવા તેનો દુરુપયોગ કરો તો એક અભિશાપ, વ્યથાસર્જક અને મનમાં ગૂંચવાડો પેદા કરી શકે.

ભગવદ્ગીતા કહે છે: આત્મા જ આત્માનો મોટો મિત્ર છે અને આત્મા જ આત્માનો મહાન દુશ્મન છે. ઇન્દ્રિયનિગ્રહ કર્યો હોય તો આત્મા સૌથી મોટો મિત્ર છે. જો ઇન્દ્રિયો વશન હોય અને તોફાની હોય તો તમારી પોતાની જાત, વ્યક્તિત્વ, મોટી મુસીબત, મોટી સમસ્યા ઊભી કરી શકે છે. આ માટે સમજી ગુરુઓ તેઓના નેક જિજ્ઞાસુઓને તેમની બધી ઇન્દ્રિયો પર કાબૂ તેમજ પ્રભુત્વ મેળવવા ચેતવણી આપે છે. આંખો હોવા છતાં અંધ જેમ વર્તી, કાન હોવા છતાં બહેરાની જેમ રહો.

આ વિચિત્ર દેખાતી વિરોધાભાસી દરેક વસ્તુની અંદર અને બહાર સ્વાભાવિક દેખાતા દ્વૈતથી સાવચેત રહેવા અને સભાન રહેવા ગુરુદેવે આપણને ચેતવ્યા છે. ઉદાહરણ લઈએ તો ગુરુદેવે કહ્યું છે કે શરીર ઈશ્વરની મહાન ભેટ છે, કારણ શરીરથી ઈશ્વરના સર્જનની અનંત સેવા થઈ શકે અને તમારું પરમ કલ્યાણ કરવા પણ તેનો ઉપયોગ થાય. બીજી બાજુ તેઓએ જણાવ્યું છે કે શરીર એક મોટું બંધન છે, મોટો શાપ છે. ફરી કદી તમારે શરીર ધારણ કરવું ન જોઈએ, માટે મોક્ષ માટે પ્રયત્ન કરો. જન્મ-મરણના ચક્રમાંથી છૂટવા કોશિશ કરો. આ રીતે શરીર એકસાથે બે દેખીતા વિરોધી આશય ધરાવે છે.

માનસશાસ્ત્રના સ્તર પર ગીતા પણ આ વિરોધાભાસ આપણને ઠસાવે છે. ભગવાન કૃષ્ણ અર્જુનને નકારાત્મક મૂડ કાઢી નાખવા કહે છે. તેઓ તેને ઠપકો આપે છે, તેને ઝાટકે છે, તેના પર દબાણ કરે છે. ભગવાન અર્જુનને આ દયનીય, ખેદજનક, કમનસીબ મનની સ્થિતિમાંથી છટકવા તેની તર્કશક્તિ કામે લગાડવા અપીલ કરે છે.

અને નવાઈની વાત તો એ છે કે આવું આ માનસિક વલણ જે વિક્ષોભિત હતું અને અર્જુનને તોડી પાડવામાં કારણભૂત હતું, તેણે જ જ્યારે કૃષ્ણનો ઉપદેશ ધ્યાન દઈને સાંભળ્યો, અર્થ પકડ્યો, અર્થ પચાવ્યો અને આત્મસાત્ કર્યો ત્યારે તેમાં પરિવર્તન થયું, ચોપ્ખું માનસિક પરિવર્તન થયું. તે જ મન જે અર્જુનને પાડી નાખનાર પથ્થર બનેલ તે જ મન નિર્શિત, શંકા મુક્ત થઈ જરૂરી સઘળું કરવા તૈયાર થયું. આનો અર્થ એ છે કે આવા કેરફારની સુષુપ્ત શક્તિ મનમાં સ્વાભાવિક રીતે હોય જ છે. આમ, વિરોધાભાસનો ઉકેલ જીવાત્માની તાકાતમાં હોય છે.

એમ કહેવાય છે કે ખરું મહાભારત તો માનવના અંદરના ક્ષેત્રમાં-મનમાં-ખેલાય છે. તમારે વિરોધાભાસોના ઉકેલ શોધી મનને એક સમતોલ અવસ્થા, સ્થિતપ્રજ્ઞ અવસ્થામાં પ્રસ્થાપિત કરવાનું હોય છે. આધ્યાત્મિક રાહ પર, નકારાત્મક કે હકારાત્મક બધો આપશો અનુભવ જે બહારથી આવતો દેખાય છે તે ખરેખર અંદરથી ઉદ્દભવે છે, કારણ અદ્ભૈતનું સારતત્ત્વ આપણી અંદર છે. તેનો આધાર આપણે તેની સાથે કેવો સંબંધ રાખીએ છીએ, કોઈ બાબતનો કેવો અર્થ કરીએ છીએ, વાતનો કેવો પ્રતિભાવ આપીએ છીએ, કોઈ વસ્તુની કેવી પ્રતિક્રિયા કરીએ છીએ, કોઈ વાતનો કેવો અર્થ ઘટાવીએ છીએ તેના પર છે. ભલેને આપણા કોયડાઓ બહારથી આવતા લાગે. પણ તે અંદરથી પ્રગટથતા હોય છે.

આ સત્યને ઊડેથી ચિંતન કરી સમજવાનું છે. તે આપણને વિજયની ચાવી આપશે. આપણે સમાધાન બહાર શોધવાં ન જોઈએ, કારણ સમાધાન બહાર નથી. આપણી સમસ્યાઓ નૈતિક, સામાજિક, માનસિક કે આધ્યાત્મિક, જે હોય તે, તેનું સમાધાન આપણા અંતરમાંથી શોધવાનું છે, કારણ, ખરી વાત એ છે કે સમસ્યા બહારની નથી, અંદરની છે. આપણે અઢૈતનું ઉદ્ગમસ્થાન છીએ અને મન જ ઢૈત તેમજ અઢૈત ઊભાં કરે છે. મન જ વિરોધાભાસનું મૂળ છે અને વિરોધાભાસનો ઉકેલ પણ ત્યાંથી જ મળશે.

એક નવોદિત બાળક અને એક સિદ્ધયોગી એક જ જગત જુએ છે. બંનેમાંથી કોઈને અસર થતી નથી. તેઓને કશી ઉપાધિ થતી નથી, પરંતુ જ્યારે આપશે બાળકની કુદરતી નિર્દોષતા અને સરળતા વટાવી ગયા હોઇએ અને જ્ઞાન તેમજ પ્રકાશની પરિપૂર્ણતા-પરિપક્વતા - પ્રાપ્ત ન કરી હોય ત્યારે આપશે સમસ્યાઓનો અખૂટ સ્રોત બની ગૂંચવાડાઓ, જટિલતાઓ, આંટીઘૂંટીઓ રચતા થઇ જઇએ છીએ. આનું કારણ એ છે કે આપણામાં નથી બાળસુલભ સરળતા કેનથી યોગીનું જ્ઞાન અને પ્રકાશ.

આમ, અધવચ્ચે હોઇએ ત્યારે સર્વસામાન્ય સમજજ્ઞ, સાવચેતી, સતર્કતા અને જાગરૂકતા જરૂરી બને છે. આ ઉપરાંત આપશામાં યોગ્ય સમજશ અને પાયાના સત્ય પર પકડ જોઇએ કે આપશામાં જ વિરોધાભાસી વિસંગતિ તેમજ તેનો અચૂક, અફર ઉકેલ પણ સમાયેલાં છે, માટે સમજશ, સર્વસામાન્ય બુદ્ધિ અને પરિસ્થિતિની સચેત સભાનતા હંમેશ પ્રબળ બની રહેવાં જોઇએ, કારણ કે આપણા જીવનની દરેક પળમાંઆ વિરોધાભાસ છે.

આ બૌદ્ધિક કે માનસશાસ્ત્રીય હકીકત પૂરતી જ જાણવાની વાત નથી, પણ આપણે જ્ઞાન અને મુક્તિ પ્રાપ્ત ન કરી લઇએ ત્યાં સુધી સાધકો અને જિજ્ઞાસુઓ તરીકે આપણે વર્તનમાં ઉતારવી જોઇએ, આચરણમાં મૂકવી જોઇએ. આ વિરોધાભાસી વિસંગતિને વ્યવહારુ ઉપયોગ માટે જાણવી અને બરાબર પકડવી તેમજ સમજવી જોઇએ. જાણ ખાતર જ નહિ, પણ અમલીકરણ માટે દરરોજ તે અંગે કશુંક કરતા રહેવા માટે આ જાણવું જરૂરી છે.

આપણા આધ્યાત્મિક જીવન અને સાધનામાં ટુકાવટ વગરની પ્રગતિ માટે આ જ્ઞાનને સફળતાપૂર્વક કામે લગાડી શકીએ તે માટે ઈશ્વરકૃપા અને ગુરુના આશીર્વાદ આપણને શક્તિમાન બનાવે, જેથી છેલ્લે આ જ્ઞાનથી અને આ જ્ઞાન મારફતે બધી સમસ્યાઓ પાર કરીએ. આ સત્ય આપણાં આધ્યાત્મિક જીવન અને સાધનાને પ્રગતિશીલ, સફળ અને ફળદાયક બનાવે!

□ 'મુક્તિપથ'માંથી સાભાર

#### ( સરવૈયું પાના નં. ૨૯ ઉપરથી ચાલુ)

આપશી જાત વધુને વધુ સમૃદ્ધ-સંપન્ન બને.

ગુરુ ભગવાન સ્વામી શ્રી ચિદાનંદજી મહારાજ કહેતા 'તમને પરમાત્મા તરફથી સાવ નવાનકોર ૩૬૫ દિવસનું મહાદાન પ્રાપ્ત થવા જઈ રહ્યું છે. તમને લાયેલો આ આખે આખો દિવસ ચોવીસ સુવર્શ કલાકો સમાવીને લાવ્યો છે અને એ પ્રત્યેક કલાકને સાઠ-સાઠ હીરાજડિત મિનિટો પ્રાપ્ત થયેલી છે, જે અત્યંત કિંમતી, અજ્ઞમોલ અને અતુલનીય છે. તમારે એ વાપરવાની છે અને એ ક્ષણેક્ષણને દિવ્યતા, પ્રેમ, કરુણા, જ્ઞાન-જિજ્ઞાસા, અભીપસા અને સંનિષ્ઠ સાધનાથી ભરી દેવાની છે. તમારી જાતને સમૃદ્ધ કરવા આ બધું અને એથી પણ સવિશેષ તમે ઘણું બધું કરી શકો.'

આ ક્ષણે આપણે વીતેલા વર્ષને વિદાય આપીએ છીએ, નૂતન વર્ષના પ્રાંગણમાં પ્રવેશી ચૂક્યા છીએ ત્યારે આ નવું વર્ષ પ્રાર્થના, સાધના, ધર્મગ્રંથોના સ્વાધ્યાયમાં વીતે. જેથી આપણાં જીવનપથ ઉપર આવનારી મુશ્કેલીઓ, તકલીફો, સમસ્યાઓમાં જરૂરી માર્ગદર્શન મળી રહે અને આગળ ઉપરના ભવિષ્યમાં કલ્યાલ – પ્રાપ્તિ માટેનું ભાશું મળી રહે. આપલે દઢ નિર્ધાર કરી લઈએ કે મારું જીવન દિવ્ય બનવું જ જોઈએ. માટેબારેબાર મહિના, દરેક મહિનાનો પ્રત્યેક દિવસ, રોજના ચોવીસ કલાક સભાનતામાં જીવીએ અને આપલા જીવનને દિવ્ય બનાવીએ, પરમાનંદનું કેન્દ્ર બનાવીએ. એ માટે આપલામાં શ્રદ્ધા રાખીએ, આત્મવિશ્વાસ કેળવીએ. આપલને ચોક્કસ પ્રતીતિ થશે કે સાચા સાધક માટે કશું જ અશક્ય નથી.

આપણે ગુરુદેવને પ્રાર્થના કરીએ કે આ નવા વર્ષે ઘોર અંધકારમાંથી બહાર નીકળી પ્રકાશ પામવા માટે અમારાં નયન ખૂલી જાય. અમારું ઘોર અજ્ઞાન મિટાવી અમને દિવ્ય દેષ્ટિ પ્રદાન કરવા કૃપા કરો, હે નાથ!

# આદર્શ ત્થાગનું પ્રાણતત્ત્વ

- શ્રી સ્વામી કૃષ્ણાનંદજી

આપણી લાગણીઓ એટલી બધી બળવાન છે કે તે આપણી બૌદ્ધિકતાને અને તર્કોને તે ગમે તેટલા તાત્ત્વિક અને આધ્યાત્મિક હોય તો પણ નીચે પછાડી દે છે. આપજ્ઞા તર્કોની તાત્ત્વિક મજબતી ગમે તેટલી હોય છતાં આપણે એમ ન માની લેવું કે આપણી લાગણીઓ અને આવેશો તેમના કરતાં નબળાં છે. આ આવેશો પ્રસ્તત વાતને પોતાના હાથમાં લઈને એવા તર્કો કરે છે કે જે તરફ પશ આપશે વિરોધ પક્ષોની પેઠે સરખું ધ્યાન આપવું પડે છે અને પહેલા અધ્યાયમાંની અર્જુનની બધી દલીલો તેની થોડા દિવસો પહેલાં જ કે કદાચ થોડી મિનિટો પહેલાં જ કરેલી દલીલોની વિરૂદ્ધ હતી તેવી લાગશી કે આવેશવાળી દલીલો તેશે કરી છે. આનું કારણ ફકત એટલું જ છે કે આપણી સામે સામનો કરે તેવી વસ્તુની પ્રકૃતિ એવી હોય છે કે આપણે આધ્યાત્મિકતાના ધ્યેયથી – આપણને પહેલાં ખુબ આકર્ષતા આદર્શથી આપણે જુદા પડી જઈએ છીએ, કારણ કે આ આદર્શની પ્રકૃતિની પૂરી પિછાન આપશામાં વ્યાપકરૂપે નહોતી. કોઈ માશસ પોતાની જિંદગીપર્યંત આત્માની ગંભીરતા, સાવધતા કે શાણપણ જાળવી શકતો નથી, કારણ કે તેણે ભીતર રહેલા રજસ અને તમસની પ્રકૃતિ બરાબર રીતે પિછાની હોતી નથી. જે વસ્તુથી આપણે આપણને ત્યાગની ભાવનાપૂર્વક પાછા ખેંચી લઈએ છીએ તે છોડેલી વસ્તુઓ થોડા વખત પછી કોઈક ક્ષણે, કોઈક પ્રસંગે અનુકૂળ સંજોગો મળતાં યોગ્ય મોકો પકડી આપણી પાસે પોતાની ઓળખાણ માગે છે. કારણ કે સામાન્ય રીતે ધાર્મિક દેષ્ટિએ કરાતો ત્યાગ લગભગ બધા દાખલાઓમાં કહેવાતા બુદ્ધિમાન સાધકો વિશે પણ અવળા માર્ગ તરફનું વલણ બનેલું જોવા મળે છે. આ બધાનું કારણ એ છે કે આપણે આપણી જ્ઞાનેન્દ્રિયોએ આપેલાં જ્ઞાન-સમજજ્ઞ દ્વારા જ બધાં કાર્યો કરીએ છીએ અને લગભગ ઘણા અંશે આપણા ઈશ્વર-

સંબંધી વિચારો. આપણા અધ્યાત્મ સંબંધી વિચારો. આપણી ત્યાગપ્રવૃત્તિ - આ બધું જ ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાનથી સાપેક્ષ બનેલું હોય છે. જે કોઈ વસ્તુ આપણને સુખ અને દુઃખ આપતી હોય અને જે વસ્તુનો કોઈ પણ સમયે કે કોઈ પણ ક્ષણે આપણા કહેવાતા આધ્યાત્મિક આદર્શ સાથે મેળ ન ખાતો હોય તેવી વસ્તનો ત્યાગ એ જ ખરો ત્યાગ ગણાય. એમાં અનુકળ સી-પુરુષો કે વસ્તુઓને બંધનકર્તા સમજીને એમનો ત્યાગ કરવો જોઈએ એમ આપણે માનીએ છીએ. આ બંધનકારક પદાર્થને આપણે 'શેતાનનું કારખાનું' ગણીએ છીએ. આપણે પોતાને એમાંથી જેમ બને તેમ જલદી જુદા પાડવા મથીએ છીએ. આપણો ઇશ્વર–સંબંધી વિચાર પણ ઇન્દ્રિયગત છે. આ વાત નો ગંભીરપણે વિચાર કરશો ત્યારે તમે સમજી શકશો કે આપણે ઈશ્વર-સંબંધી વિચારોને પણ છેવટ સુધી ઇન્દ્રિયજન્ય પ્રત્યક્ષના પરિઘમાંથી મુક્ત કરી શકતા નથી. આપણે આપણા ઈશ્વર-સંબંધી કે અધ્યાત્મ-સંબંધી આદર્શને ભલે ભૌતિક કે બાહ્ય પદાર્થના સ્વરૂપવાળો ન માનતા હોઈએ પણ ઇન્દ્રિયોનું વાતાવરણ કંઈક આવશ્યક રીતે ભૌતિક વાતાવરણ હોતું નથી, જેને આપશે ઇન્દ્રિયોનું કાર્યક્ષેત્ર કહીએ છીએ તે તો સભાનપણાનું એક વિશિષ્ટ વ્યવસ્થાતંત્ર છે. જ્યારે હું ઇન્દ્રિયજગતની વાત કરું છું ત્યારે તે ઇન્દ્રિયોના સંબંધમાં આવતા પદાર્થી અને વસ્તુઓની વાતને એની સાથે આવશ્યક રીતે સાંકળતો હોતો નથી. તે તો સભાનપણાની એક વ્યવસ્થા જ છે. જે દ્વારા તે વિષયપણા અને વિષયીપણાને જુદા પાડે છે. દશ્ય (જ્ઞેય) વિષયને દેષ્ટા (જ્ઞાતા) આત્માથી અલગ કરે છે અને પોતાની અને પોતાના વિષયની વચ્ચેના કોઈ પણ મૂળભૂત સંબંધનો નિરાદર કરે છે. ઇન્દ્રિયોનું કાર્યક્ષેત્ર (અનુસંધાન પાન નં. - ૮)

#### દાર્મ-દામ્મ અને રાજ્યવ્યવસ્થા

શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી

સાંચી યુનિવર્સિટી ઓફ બૌદ્ધ અને ભારતીય तत्त्व यितन (लोपाल-मध्यप्रदेश) धन्डियन કાઉન્સિલિંગ ફોર ફિલોસોફિકલ રિસર્ચ ન્યુ દિલ્હી અને મધ્ય પ્રદેશ સરકારના મિનિસ્ટ્રી ઓફ ધર્મ અને લોકકલ્યાણના સંયુક્ત તત્ત્વાવધાનમાં ઓક્ટોબર મહિનાની ૧૮ થી ૨૧ તારીખ સુધી એક જ્ઞાનસત્રનું આયોજન થયું. તેનું ઉદ્દઘાટન મધ્ય પ્રદેશના મુખ્યમંત્રી શ્રી શિવરાજસિંહજી ચૌહાણ અને સમાપન મધ્યપ્રદેશના સન્માનનીય રાજ્યપાલ મહોદયશ્રી ઓમપ્રકાશ કોહલીજીએ કર્યું. વિશ્વનાં નવ રાષ્ટ્રો અમેરિકા, યુનાઇટેડ કિંગડમ, જાપાન, ચીન, કોરિયા, સિંગાપોર, હોંગકોંગ, તાઇવાન, શ્રીલંકા તથા ભારતના બસ્સોથી વધ વિદ્વાનોની આ દિવ્ય સભા હતી. આ સભામાં છ મુખ્ય સભાઓ અને બાર ગૌશ સભાઓમાં કુલ ૨૪ વક્તાઓ ઉપરાંત ૧૭૨ પેપર્સનાં પ્રસ્તુતિકરણ થયાં. રાત્રી ભોજન મુખ્યમંત્રીશ્રી અને વાઇસ ચાન્સેલરશ્રી તરફથી પીરસવામાં આવ્યું. 'હસ્તિનાપુર' નાટક અને 'વાલીવધ' નામની નૃત્ય નાટિકાએ સૌનાં મન મોહ્યાં. આ જ્ઞાન સભાનું દર્શન એવું હતું કે જાશે જનક વિદેહીની જ્ઞાનસભામાં યાજ્ઞવલ્કય, વશિષ્ઠ, ગાર્ગી, મૈત્રેયી જેવા મુર્ધન્ય વિદ્વાનો ઉપસ્થિત હોય. અહીં પુજ્ય શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજ પણ સત્રના બીજા દિવસે પ્રથમ પ્રમુખ સભાના અધ્યક્ષ હતા. અહીં તેમનાં અધ્યક્ષીય સંભાષણનો સાર પ્રસ્તુત કરતાં આનંદ અનુભવીએ લીએ -સંપાદક

#### નમસ્કાર

આપણે ધર્મ અને રાજ્યવ્યવસ્થા સંબંધી વાત કરવાની છે. ધર્મ એ રાજ્યવ્યવસ્થાનો પાયો છે. ધર્મના મંડાણ વગર રાજ્ય વ્યવસ્થાની અદ્વાલીકાને ઊભી કરી શકાયનહીં. ધર્મ વિષેની આપણી સમજણને થોડી સ્પષ્ટ કરવી પડશે. વેદ, ઉપનિષદ, ગીતા કે ભારતીય સંસ્કૃતિના સત્ સાહિત્ય અને ગ્રંથોમાં ધર્મની વિશદ વ્યાખ્યા છે, પરંતુ દુર્ભાગ્યે મત-મતાંતરના ગળે આપશે ધર્મનાં પાટિયાં બાંધ્યાં છે. હિન્દુ, મુસલમાન, જૈન, બૌદ્ધ, ખ્રિસ્તી, શીખ કે પારસી વગેરે. આ બધા વિવિધ મત છે, તે ધર્મનો બોધપાઠ શીખવે છે, ધર્મ નથી. ધર્મ એટલે કર્તવ્ય. ધર્મ એટલે નિષ્ઠા, ધર્મ એટલે વિવેક અને ધૈર્ય, સત્ય અને અહિંસા, પવિત્રતા અને ચારિત્ય.

આપણા નરસિંહ મહેતાએ ધર્મની વ્યાખ્યા બહુ સરળ શબ્દોમાં કરી છે, ''જે પીડ પરાઇ જાણે રે" અને તુલસીદાસજીએ પણ કહ્યું: ''પરહિત સરીસ ધરમ નહીં ભાઇ" અમારા ગુરુદેવે ધર્મનાં સોપાનો કહ્યાં, 'સેવા, પ્રેમ, પરોપકાર, પવિત્રતા, ધ્યાન અને આત્મ સાક્ષાત્કાર." શ્રીકૃષ્ણ પણ ગીતામાં પહેલાં કર્મની જ વાત કરે છે. શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસદેવ કહે છે, ''તીરકીટ ધા" બોલવાનું સરળ છે પરંતુ મૃદંગ લઇને વગાડવાનું મુશ્કેલ છે. ધર્મની વાતો કરવામાં પાંડિત્ય હોવાનો કોઇ અર્થ નથી. જયાં સુધી આપણા આચરણમાં ધર્મ ન હોય. 'આચારો પ્રભવો ધર્મ' એવું શ્રી વિષ્ણુસહસ્રનામમાં ભીષ્મ પિતામહ યુધિષ્ઠિરને મહાભારતના યુદ્ધ પછી કહે છે કે તમારું આચરણ, જેને અંગ્રેજીમાં 'Attitude' કહે છે, તે ધર્મ છે.

આપશે રાજ્યવ્યવસ્થાની વાત કરીએ તો આપશાં ઉપનિષદોમાં અનેક ઉદાહરશો છે. અશ્વપતિ કૈકેય છાંદોગ્ય ઉપનિષદમાં કહે છે, મારા રાજ્યમાં કોઇ ચોર નથી, દારૂડિયો નથી, બાળકોને ભણવાની યોગ્ય વ્યવસ્થા છે. વડીલોને આદર છે, સ્ત્રીઓનું સન્માન છે. રાજ્યમાં સૌ પોતપોતાની રીતે ધર્મ આચરણ કરી શકે છે, કોઇ 'કર' નથી. પ્રજા પોતે જ રાજ્યના સંચાલન માટે રાજ્યને આર્થિક સહાય પૂરી પાડે છે. આ છે આદર્શ રાજ્ય ધર્મ.

બીજા એક ઉદાહરણમાં જાનશ્રુતિ નામના રાજા રેકવમુનિ પાસે પોતાનો રસાલો, દોમ-દોમ સાહ્યબીનો ત્યાગ કરી વિનમ્રતાથી જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા જાય છે. આ બધું કહે છે કે રાજા વિવેકી હોવો જોઇએ. રાજા શીલવાન અને સત્યમાં પ્રતિષ્ઠિત હોવો જોઇએ. રાજા પ્રજાનો હિતચિંતક હોવો જોઇએ. રાજા માટે રાષ્ટ્ર જ પ્રથમ દેવતા અને પ્રજાનું કલ્યાણ એ જ તેનું રાજ્ય ગૌરવ હોવું જોઇએ.

અશોકે તેવું કર્યું હતું. બીંબીસાર પણ એ જ પગલે ચાલ્યા હતા. વિક્રમાદિત્ય તો પરદુઃખભંજન જ કહેવાતા હતા. આ બધાંનાં ચારિત્ર્યને આપણે વાગોળવાં પડશે.

બાકી સૌથી સરળ-સહજ વાત કરીએ કે આપશો ધર્મ એટલે કેવું કર્તવ્ય? સુંદર ઉદ્યાનમાં ભોજન સમારંભમાં જઇએ તો બધે કચરો કરીને ન આવીએ. આપણને જે પસંદ ન હોય તેવું આચરણ બીજાંઓ સાથે ન કરીએ. સત્ય બોલીએ પણ કડવું તો કદીયે નહીં. અસત્ય તો ન જ બોલીએ. જાણ્યે કે અજાણ્યે મન, વચન કે કર્મથી હિંસા ન કરીએ. ખરા અર્થમાં માનવ બનીએ.

બાકી આપણે જન્મથી હિન્દુ-મુસલમાન, જૈન કે બૌદ્ધ નથી. એક માનવ તરીકે આપણો જન્મ થયો છે, તેથી 'માનવતા' એ જ આપશો સાચો ધર્મ છે. આ ધાર્મિક વ્યક્તિના ગુશો અમારા ગુરુદેવ શ્રી સ્વામી શિવાનંદજીએ કહ્યા તે આ છે, - સ્વસ્થતા, નિયમિતતા, નિરાડંબરતા, સહૃદયતા, નિખાલસતા, સત્યશીલતા, સમતા, સ્થિરતા, અનુત્તેજિતતા, અનુકૂલનીયતા, નમ્રતા, ચીવટતા, અખંડતા, કુલીનતા, મહાનુભાવતા, દાનશીલતા, ઉદારતા, નિર્મળતા અને આધ્યાત્મિકતા.

ધર્મ એટલે તિલક કે છાપ નથી. માથાનું મુંડન કે કાષાય વસ્તો તો કદીયે નથી. આ બધી બાહ્ય વેશભૂષા છે, તે અયોગ્ય નથી, પરંતુ ટાગોરના શબ્દોને વાગોળવા જ પડશે. 'અંતર મમ વિકસિત કરો અંતર તર હે'. આપશે આપશા માંદ્યલાને જગાડીએ. આત્મસ્થ થઇએ. આપશો ખરો અને એકમાત્ર માનવ ધર્મ એ કે સેવા અને પરોપકારની બે પાંખો ઉપર પ્રશાસનનાં સામ્રાજ્યમાં ઊંચી ઉડાન ભરીને પરમ પદને આ જ જન્મમાં પ્રાપ્ત કરીને માનવ-જન્મને ખરા અર્થમાં સાર્થક કરીએ ત્યાં જ આપશો ખરો ધર્મ, સાચું કર્તવ્ય, જીવનસાર્થક્ય અને વ્યક્તિગત જીવનમાં વ્યવસ્થા થાય તો પછી સામાજિક અને રાજ્યવ્યવસ્થા સ્વત: જવ્યવસ્થિત અને ધાર્મિક થઇ જશે. ૐ શાંતિ

### શિવાનંદ આશ્રમ (અમદાવાદ)ના આગામી કાર્યક્રમો

- (૧) તા. ૧૧-૧૨-૨૦૧૬, રવિવાર થી ૩૦-૧૨-૨૦૧૬ સુધી ૩૮મો આવાસીય યોગશિક્ષક તાલીમ શિબિર.
- (૨) તા. ૧૩-૧૨-૨૦૧૬, મંગળવાર, માગશર સુદ પૂનમ : શ્રી દત્તાત્રેય જયંતી (શ્રી દત્ત્વશ અને અર્ચના-આરતી તથા પ્રસાદ) સમય : સવારે ૯-૩૦થી ૧૧-૩૦ કલાક સુધી

## સમસ્થાનો ઉકેલ શી રીતે કરવો

- શ્રી સ્વામી જ્યોતિર્મયાનંદજી

માનવજીવન સમસ્યાઓથી ઘેરાયેલું છે. બાળપણથી માંડીને વૃદ્ધાવસ્થા સુધી સમસ્યાઓ વ્યક્તિના જીવનમાં વશયંભી કૂચની માફક ચાલ્યા જ કરે છે - તંદુરસ્તીની, એકબીજા મનુષ્યો સાથેના સંબંધોની, ઇચ્છાઓ અને તેની પૂર્તિના સંઘર્ષની, જ્ઞાન અને શક્તિની વગેરે સમસ્યાઓ, માનવના જગત સાથેના સંબંધોમાંથી ઉદ્ભવેલી બીજી અનેક સમસ્યાઓ પણ આવે છે.

કોઈ કોઈ વખત માણસને એટલું જ નિરાકરણ મળે છે કે ભૂતપૂર્વ સમસ્યાઓ જુદા સ્વરૂપે ફરી ઊભી થઈ છે. થોડી સમસ્યાઓ દબાઈ જાય છે, થોડી બીજીના બદલે આવે છે અને થોડી જીવન સાથેની અનેક વિશ્વ ભાગીદારીના રૂપે આવે છે.

જીવાત્માના સ્વભાવ પ્રત્યે ઊંડી સમજ અને તેની ક્ષણિક વિશ્વ પ્રક્રિયાની હિલચાલના મુખ્ય ઉદ્દેશની સૂઝ વિના માનવજીવનની એક પણ સમસ્યાનો ઉકેલ શોધવો કઠિન છે. જો કોઈ વ્યક્તિને પોતાની સમસ્યાઓના સચોટ અને પૂર્ણ ઉકેલની ચાવી મળી જાય તો તેનું જીવન પરમ શાન્તિ અને સ્વર્ગીય સુખનું શાશ્વત ઝરશું બની જાય.

#### સમસ્યાઓના સમાધાન માટેની મનોવૈજ્ઞાનિક સૂઝ

જયારે તમે કોઈ સમસ્યાનો સામનો કરો ત્યારે તમારું મન ઉશ્કેરાઈ જાય છે. જો તમારું મન પ્રશાંત અને સમતોલ હોય તો તમને સમસ્યાની સાચી હસ્તી જ જણાશે નહીં. જેમ અંધકારમાં કાલ્પનિક ભૂતાવળો વસે છે તેમ સમસ્યાઓની વ્યગ્રતા માનવ મનમાં વસે છે.

જો તમારું મન 'રજસ' અને 'તમસ'ના જોરથી (બાહ્ય અસ્તિત્વ અને જડતાના જોર વડે) દબાઈ ગયું હોય તો તમે સતત વણથંભી સમસ્યાઓથી ઘેરાયેલા રહેશો પણ જો તમારું મન 'સત્ત્વ' (પવિત્રતા અને સંવાદિતાનો સિદ્ધાંત) તરફ ઢળે તો તમને બધી જ સમસ્યાઓનો માર્ગ મળશે.

'સત્ત્વ'ના અંકુશ દ્વારા તમને દરેક સમસ્યાની એવી સાહજિક ઊંડી સમજણ મળશે, જેથી આગળની દરેક સમસ્યા પાતળી હવામાં ઓગળી જશે.

જો તમે તમારું ચિત્ત પવિત્ર હેતુના ઉમદા કિરણો અને ભક્તિરૂપી ઝરાથી દૂર રાખશો તો તમારા જીવનમાં મૂંઝવણમાં મૂકી દેતી કાંટાળી શાખાઓ રૂપી સમસ્યાઓ ફૂટી નીકળશે.

#### સમસ્યાઓનું તત્ત્વજ્ઞાન

જેમ ચક્રવાતના પવનો એક આભાસી 'આંખ' સર્જીને તેની આસપાસ ઘૂમરીઓ કરે છે તેમ જ વમળોયુક્ત મન 'સમસ્યા' નામના એક આભાસી કેન્દ્રનું નિર્માણ કરે છે. જેમ જેમ મનમાં વધુ વમળો ઉત્પન્ન થાય તેમ સમસ્યાની તીવ્રતા વધારે.

ખરેખર 'સમસ્યાઓ'ની કોઈ હસ્તી જ હોતી નથી. અજ્ઞાનથી ગ્રસ્ત મન સમસ્યાઓ ખડી કરે છે અને તેની સાથે સંઘર્ષ કર્યા કરે છે.જ્યારે તમે ભર ઊઘમાં હો છો ત્યારે કોઈ સમસ્યા નડતી નથી, પરંતુ જાગ્રત થાવ ત્યારે તમારા મન સાથે તાદાત્મ્ય સાધો છો - આ જ સર્વ સમસ્યાઓનું મૂળ છે.

અજ્ઞાનથી દોરાઈને તમે જગતના પદાર્થોનું મૂલ્ય નક્કી કરો છો, તેના વિષે વારંવાર વિચાર્યા કરો છો. અહંકારયુક્ત વિચારથી સતત કોઈ પદાર્થનું ચિંતન આંતરિક આસક્તિ પેદા કરે છે, આસક્તિ અનેકવિધ વાસનાઓનો સ્નોત બને છે, વાસનાઓ અહમ્ને વધુ તીવ્ર બનાવે છે અને ફળસ્વરૂપે અહંકારયુક્ત કલ્પનાશક્તિ વડે પ્રસ્ત થાય છે. જયારે વાસનાઓનો ગુશાકાર થાય ત્યારે હેતુના પ્રકાશ પર માનસિક ઉશ્કેરાટરૂપી ધૂળના વાદળનો પરદો છવાઈ જાય છે. પ્રયોજન માટેની

પ્રકાશમય જ્યોતિની ગેરહાજરીમાં સમસ્યાઓની ભૂતાવળ મનુષ્યના વ્યક્તિત્વનો પીછો પકડે છે.

આત્મા દરેક સમસ્યાઓથી મુક્ત છે. એ માનસિક પ્રક્રિયામાં તેની અભિવ્યક્તિ કરે છે અને સ્વતંત્ર જીવાત્મા તરીકેનો પાઠ ભજવે છે. અજ્ઞાનથી દબાઈ જઈને જીવાત્મા 'માનસિક – ચૈતન્યશીલ – ભૌતિક' વ્યક્તિત્વ સાથે એકરૂપ થાય છે અને પોતાના આવશ્યક સ્વભાવ – અંતરાત્મા – પ્રત્યેની સમજજ્ઞ ગુમાવે છે. બધી જ સમસ્યાઓ અજ્ઞાનયુક્ત અહમ્ના આધિપત્ય પર તથા અજ્ઞાનરૂપી આંતરિક પરદા પર નિર્ભર છે. આથી અજ્ઞાન દરેક સમસ્યાઓનું બીજ છે અને અહંકાર એ બીજમાંથી ઉત્પન્ન થતો અંકર છે.

સમસ્યાથી ડરવાના બદલે તેની 'આંખો'માં દેષ્ટિ કરો. મન સંયમિત સ્થિર રાખો. આનાથી તમને સૌ પ્રથમ સમસ્યાનો અસરકારક ઉકેલ સૂઝશે અને પછી જણાશે કે આવી સમસ્યા હતી જ નહીં.

જયારે તમારી કલ્પનાશક્તિની સીમા મર્યાદિત હોય ત્યારે તમે વધુ વિશાળ કલ્પનાશક્તિની સીમાની યથાર્થતાનો અર્થ જાણ્યા વિના જ અમુક ખાસ વિકાસ થતો જુઓ છો. મનુષ્યની કલ્પનાશક્તિની સાંકડી સીમાઓમાં જે વસ્તુ નકારાત્મક જણાય તે વિશાળ ફલક દ્વારા રચનાત્મક લાગે છે.

જો તમે તમારા જીવનની સહજ દેખાતી મુશ્કેલીઓ પાછળનો દિવ્ય હેતુ સમજી શકો તો તમે બીજી કોઈ સમસ્યા પ્રત્યેના પક્ષપાતી વિચારથી એવી મુશ્કેલીઓથી પીછેહઠ કરશો નહીં. તમે તમારા આંતિરિક પવિત્ર હેતુ પાસેથી જ માર્ગદર્શન મેળવી શકશો અને તમારી સમસ્યાઓના અસરકારક ઉકેલ માટે શક્તિમાન થશો.

#### સમસ્યાના ઉકેલ માટેની રીતો

સારી સોબત,પુરાણોનો અભ્યાસ અને માનવજાતની નિઃસ્વાર્થ સેવાનો આશ્રય લો. તમારા જીવનમાં આધ્યાત્મિક સમજણને પ્રોત્સાહિત કરો. તમારા મનની સાંકડી સીમાઓથી છૂટકારો મેળવો. વિશ્વવ્યાપી જીવનની સ્વચ્છ તાજી હવા શ્વાસમાં ભરી દો. તમારા દ્રદયના કોહવાઈ ગયેલ ખૂણામાં ઉછરતા સમસ્યાઓના કીડા જયારે તમારા આંતર્મુખ જીવનમાં વિવેક-વિચારની જયોતિ પ્રકાશ પથરાશે ત્યારે ઊભા રહેશે નહીં.

જયારે નિષેધાત્મક પરિસ્થિતિનો સામનો કરવો પડે ત્યારે ચિત્તને ઉશ્કેરાટ ભરેલું રહેવા ન દો. પ્રાર્થના કરો, શરશાગતિ સ્વીકારો અને હળવા બનો. થોભો અને રાહ જુઓ. તમારામાં હોય તેટલી શ્રેષ્ઠ આવડત અને સમજશથી તમારી ફરજ નિભાવો. મૂંઝવજ્ઞમાં મૂકી દેતી સમસ્યાઓથી ફરી વળેલી હતાશામાંથી બહાર નીકળવા તમને ચમત્કારિક હાથ માર્ગદર્શન આપતો જજ્ઞાશે.

દરરોજ ધ્યાનનો અભ્યાસ કરો. વ્યગ્ન મન જ બધી સમસ્યાઓનો સ્નોત છે. જયારે તમે ધ્યાન અને એકાગ્રતાનો અભ્યાસ કરો છો ત્યારે તમારા મનની અર્ધજાગ્નત અને સુષુપ્ત અવસ્થાનાં ઊંડાજ્ઞો માપવાની શરૂઆત કરો છો. સમસ્યાથી હતપ્રભ થઈ જવાના બદલે તમારા અર્ધજાગ્રત મનને તેનું સમાધાન સોંપો. તમને જજ્ઞાશે કે તજ્ઞાવયુક્ત જીવન સમસ્યાને જટિલ બનાવે છે, જયારે હળવાશભર્યું જીવન ભ્રમથી ભરેલા પરપોટાની માફક તેને હલ કરે છે.

પુરાણો ના ચિંતન દ્વારા, આત્માના આધ્યાત્મિક સ્વભાવની અનુભૂતિ દ્વારા અને અદૈત બ્રહ્મના ધ્યાન દ્વારા તમારા માટે આવશ્યક સ્વભાવની શોધ કરો. જે આત્મા અનંત, પરમ સુખી, અનંત જ્ઞાન અને અનંત શક્તિ ધરાવતો હોય તેને કોઈ સમસ્યા શી રીતે હોઈ શકે? તમે એ દિવ્ય આત્માછો.

જ્ઞાનના પ્રકાશ વડે અજ્ઞાનનો પરદો હટાવી દો. તમે વ્યક્તિત્વલક્ષી સમસ્યાથી મુક્ત થશો; હંમેશ માટે વિષાદ અને શોકથી મુક્ત થશો.

ઈશ્વર તમારું કલ્યાણ કરો.

🛘 'રચનાત્મક વિચારશૈલી'માંથી સાભાર

### ઉજ્જવળ ભવિષ્યની પ્રેરણા

- શ્રી સ્વામી નિખિલેશ્વરાનંદજી

વર્તમાનનું દુ:ખ ભોગવતાં ભોગવતાં વ્યક્તિમાં એક આત્મવિશ્વાસ પણ જાગે છે. વ્યક્તિ એવું વિચારતી થઈ જાય છે કે આ વર્તમાન દુઃખ મારાં પૂર્વનાં કર્મીનો સંચય થઈને મને પ્રારબ્ધ3પે મળ્યું છે તો પછી મારાં વર્તમાન કર્મોથી હું મારા ભવિષ્યના પ્રારબ્ધનું નિર્માણ અવશ્ય કરી શકીશ. મારું ભવિષ્ય મારાં અત્યારનાં કર્મો <u>કારા ઘડાશે ! આ સમજ જાગ્રત થતાં વ્યક્તિમાં એક</u> અદભુત શક્તિનો સંચાર થવા લાગે છે. પછી તે વર્તમાન દુઃખના બોજા હેઠળ કચડાતાં, રિબાતાં, દુઃખ રડતાં, આંસુ સારતાં જીવન વિતાવવાના બદલે ઉત્તમ કર્મો દ્વારા ભવિષ્ય નિર્માણના કાર્યમાં લાગી જશે અને એથી એનું વર્તમાન દુઃખ આપોઆપ ઓછું થઈ જશે. વ્યક્તિને જયારે ખબર પડે છે કે 'મારા જીવનનું સ્ટિયરિંગ વ્હીલ મારા જ હાથમાં છે અને હું ધારું તે રીતે તેને લક્ષ્યાંકે પહોંચાડી શકું તેમ છું' ત્યારે તે દુઃખ રડવામાં અને માથે હાથ દઈને બેસી રહેવામાં સમય વેડકી નાખવાના બદલે વર્તમાન સત્કાર્યો દ્વારા ભવિષ્યને ઘડવામાં લાગી જશે. તે માટેની તેનામાં અપૂર્વ હિંમત આવી જશે.

આ ઉપરાંત મનુષ્યમાં કર્મ અને તેના ફળ વિશે ચિંતન કરતાં કરતાં તેનામાં અંતર્દષ્ટિ ખીલે છે. તેને થાય છે કે શું આ કર્મના વહેતા પ્રવાહમાં પોતે હંમેશાં વહ્લે જ જવાનું છે? કર્મનાં સારાં કે માઠાં ફળ ભોગવવાં જીવનમરણના ચક્રમાંથી વારંવાર પસાર થયા જ કરવાનું છે? શું આમાંથી ક્યારેય મુક્ત થઈ શકાશે નહિ? આ ચિંતનમાંથી એની સમક્ષ ખૂલ્યો છે એક નવો માર્ગ. કર્મ અને તેનાં ફળના નિયમની પેલે પારનો માર્ગ અને તે છે ભગવદૃકૃપાનો માર્ગ, શરણાગતિનો માર્ગ.

#### કૃપા હી કેવલમ્

ભગવાનની અદ્ભુત સ્વયંસંચાલિત વ્યવસ્થા તો છે જ કે 'કરે તેવું પામે.' આ વ્યવસ્થામાં ભગવાન પોતે પણ દખલ કરતા નથી. તેઓ પોતે પણ જો અવતાર ધારણ

કરીને પૃથ્વી ઉપર આવે તો તેમણે પણ કર્મ પ્રમાણે ફળ ભોગવવાં જ પડે. ભગવાનના દશે અવતારોની કથા દ્વારા આ જાણી શકાય છે. તો પ્રશ્ન થાય છે કે શં કર્મફળમાંથી કોઈ રીતે મુક્તિ મળી શકે નહીં ? ભગવાનના નિયમો એટલા બધા ચુસ્ત અને જડ છે કે તેમાં કોઈ જ પરિવર્તન થઈ શકે નહીં ? અલબત્ત. સામાન્ય મનુષ્ય માટે તો આ નિયમ અફર છે જ, પણ એમ છતાં આ નિયમો જડ નથી. એમાં પરિવર્તન લાવી શકાય છે. મનુષ્ય પોતાના અંતરની તીવ્રતમ પ્રાર્થના દ્વારા, નામજપ દ્વારા આમાં પરિવર્તન લાવી શકે છે. શ્રીમા શારદાદેવી કહે છે કે 'જેઓ ભગવાનના નામનું સતત રટણ કરે છે. તેમના વિધિએ લખેલા લેખ વિધાતા પોતે પોતાના હાથેથી ભૂંસી નાખે છે.એટલે કે ભાગ્યને પલટાવવાની, પ્રારબ્ધ કર્મોમાંથી મુક્તિ આપવાની શક્તિ ભગવાનની કૃપામાં રહેલી છે, જેઓ ભગવાનના શરણમાં આવે છે અને તેમની કૃપા પ્રાપ્ત કરે છે, તેઓ કર્મબંધનમાંથી મુક્ત થઈ જાય છે.'

### કોને કૃપા મળે?

જેઓ ભગવાનના સંપૂર્શ શરશાગત છે, સાચા ભક્ત છે, તેઓ જ કૃપાપાત્ર છે, પણ જેઓ સ્વાર્થી વૃત્તિવાળા છે, ભગવાનનું ભજન-પૂજન પણ સ્વાર્થ માટે જ કરતા હોય છે એવા ભક્તોને કૃપા મળતી નથી. શ્રીરામકૃષ્ણદેવ આવા ભક્તોને પટવારી બુદ્ધિના ભક્તો એટલે કે વ્યાપારી બુદ્ધિવાળા ભક્તો કહે છે. તેઓ એમ કહેતા હોય છે કે 'બધું જ ઈશ્વરની ઇચ્છાથી થાય છે. હું ભ્રષ્ટાચાર કરું તો એ પણ ઈશ્વરની ઇચ્છાથી થાય છે. એણે મને એવી બુદ્ધિ આપી. એવું સુઝાડશું એટલે મેં એવું કર્યું. એમાં મારો કોઈ દોષ નથી. મારી કોઈ જવાબદારી નથી.' આવા લોકો કરે છે પોતાની મરજી પ્રમાણે અને જવાબદારી ભગવાન ઉપર નાખી દે છે. આ વિશે શ્રીરામકૃષ્ણદેવ એક સુંદર દૃષ્ટાંતકથા કહે

છે, 'એક માણસે સુંદર બગીચો બનાવ્યો, પણ એક ગાય દરરોજ બગીચામાં ઘૂસીને છોડવાઓ ખાઈ જતી. એક દિવસ તેને ખૂબ ગુસ્સો ચઢતાં જેવી ગાયને જોઈ કે પાસે પડેલું એક લાકડું ઉપાડીને જોરથી ગાયને માર્યું અને ગાય મરી ગઈ. તેથી હવે ગોહત્યાનું પાપ તેની પાસે આવ્યું ત્યારે તેણે એ પાપને કહ્યું, 'ગાય કંઈ મેં નથી મારી. મારા હાથે મારી છે અને હાથના દેવતા તો ઈન્દ્ર છે. તેથી તું ઈન્દ્રદેવ પાસે જા.' ગોહત્યાનું પાપ ઈન્દ્રદેવ પાસે પહોંચ્યું. ઈન્દ્રે બધી હકીકત જાણી. પછી તે બ્રાહ્મણનું ૩૫ લઈને તે માણસ પાસે આવ્યો અને બગીચાનાં વખાણ કરી કહ્યં. 'વાહ, આવો સુંદર બગીચો કોશે બનાવ્યો ?' બનાવ્યો.' તેશે કહ્યું, 'આવાં સુંદર વૃક્ષો કોશે વાવ્યાં ?' 'મેં વાવ્યાં.' તેણે અભિમાનથી કહ્યું અને પછી ઈન્દ્રે પૂછ્યું. 'આ ગાય કોણે મારી ?' 'તો તેણે કહ્યું : 'ઈન્દ્રે મારી.' 'વાહ રે! આ બધું તેં કર્યું અને ગાય ઈન્દ્રે મારી? લે, આ તારું ગોહત્યાનું પાપ.' આમ કહીને ઈન્દ્રે તેને ગોહત્યાનું પાપ આપી દીધું અને ત્યાંથી અંતર્ધ્યાન થઈ ગયા.

આ દેષ્ટાંતકથા એ બતાવે છે કે માણસો મોટાભાગે સારું કર્યાનો યશ પોતે લે છે અને દુષ્કૃત્યોની જવાબદારી ઈશ્વર ઉપર નાખી દે છે. આવા મનુષ્ય અને ભક્તો માટે કૃપા કામ કરતી નથી. એમને તો કર્મોનાં ફળ ભોગવવાં જ પડે છે.

#### શરશાગત ભક્તો અને કૃપા

જેઓ ભગવાન ઉપર સંપૂર્ણપણે નિર્ભર છે એવા શરણાગત ભક્તો માટે ભગવાનની કૃપાધારા નિરંતર વહે છે. આવા ભક્તોના મનમાં કદી એવો વિચાર આવે જ નહીં કે 'પાપ કરીએ તો તેની જવાબદારી મારી નહીં પણ ભગવાનની.' એમના મનમાં પાપનો વિચાર પણ આવતો નથી. જેમ નિષ્ણાત નૃત્યકારના પગ કદી બેતાલ પડતા નથી તેમ ભગવાનને આધીન ભક્તની ચેતના ભગવાન સાથે એકાકાર હોવાથી તેનાથી કદી ખોટું આચરણ થતું નથી. જીવનમાં આવતાં સઘળાં સુખદુ:ખને ભગવાનની પ્રસાદી માનીને આવા ભક્તો આનંદથી

સ્વીકારી લે છે. નરસિંહ મહેતાના જીવનમાં કેટકેટલાં દુઃખો આવ્યાં હતાં. એકનો એક પુત્ર મરી ગયો. ભક્તિમતી સતી સાધ્વી એવી પત્નીનું મૃત્યુ થયું ત્યારે સહેજ પણ વિચલિત થયા વગર કે ભગવાન આગળ ફરિયાદ કર્યા વગર તેમણે ગાયું કે 'ભલું થયું ભાંગી જંજાળ સુખે ભજશું શ્રીગોપાળ!' આ છે સંપૂર્શ શરણાગત ભક્તનો ભાવ. તેમનામાં એવી અતૃટ શ્રદ્ધા હોય છે કે ભગવાન જે કંઈ કરે છે તે મંગલ જ હોય છે. એ રીતે જોતાં સામાન્ય મનુષ્યને જે દુઃખરૂપ જણાય છે તે ભક્તોને જશાતું હોતું નથી. પ્રહુલાદ, સુધન્વા, નરસિંહ મહેતા, મીરાંબાઈ, સુરદાસ આ બધા ભક્તોને સામાન્ય મનુષ્યની દેષ્ટિએ તો કેટલું બધું દુઃખ હતું! પરંતુ તેઓ ભગવાનની ઇચ્છા માનીને સઘળાં દુઃખો સ્વીકારી લે છે એવા જ ભક્તોનું સઘળું યોગક્ષેમ ભગવાન વહન કરે છે. એમના માટે જ કૃપાનો માર્ગ ખુલ્લો થાય છે. ભગવાનની કૃપા અનેક જન્મનાં બંધનો એક જ જન્મમાં કાપી નાખે છે. આ ભગવદકપાના કાયદાને લઈને જ તો દષ્ટમાં દષ્ટ. પાપીમાં પાપી અને અધમમાં અધમ મનુષ્ય માટે પણ દિવ્યતાના દરવાજા ખુલ્લા રહે છે પરંતુ મનુષ્યે કૃપાને પાત્ર બનવું જોઈએ અને તે માટે સતત પ્રયત્ન કરવો જોઈએ.

#### મુઝ સા બૂરા ન કોઈ

જો આપશે આપશા જીવનનું નિરીક્ષણ કરીએ તો માનસિક અશાંતિનું એક કારણ 'અન્યના દોષ જોવા તે છે.' મોટા ભાગના મનુષ્યનો સ્વભાવ બીજાના દોષ જોવાનો હોય છે. જેઓ સતત બીજાના દોષ જોતા રહે છે, એમનું જીવન પણ પછી એ ખામીઓવાળું બની જાય છે કેમ કે અન્યની ભૂલો અને ખામીઓ સતત નિરીક્ષણ કરતાં, એનું ધ્યાન કરતાં અન્યને રસપૂર્વક એની વિગતો આપતાં એમનું મન સતત આ દોષોમાં જ રચ્યું રહે છે અને તેથી પછી એ દોષો એમની ચેતનામાં સંક્રમિત થઈ જાય છે. શ્રીમદ્દ ભાગવતમાં કહ્યું છે, 'यित तत्कत् सरुपताम्'- એટલે કે માણસ જેનું ધ્યાન કરે છે, ચિંતન કરે છે, તેના જેવો તે બને છે. બીજાના દોષોનું જો કોઇ ધ્યાન કરે તો તે એ દોષોવાળો બની જાય છે. અને એથી એની શાંતિ તો ગુમાવી દે છે, પણ અન્યની શાંતિને પણ હરી લે છે.

એને કંઈ આવડતું નથી, ખાલી મોટી વાતો જ કરે છે, એ તો ભારે કંજુસ છે. એના તો ચાવવાના જુદા અને બતાવવાના જુદા છે - એને હું ઓળખું ને ? કામ કરે કંઈ નહીં અને જાણે બધું પોતે કર્યું હોય એવો દેખાવ કરતાં તેને ભારે આવડે છે-આમ શું ઘરમાં કે શું બહાર - સમાજમાં, ઓફિસમાં, બેન્કમાં, લગભગ દરેક સ્થળે બધા એકબીજા પર દોષારોપણ સતત કર્યા કરતા હોય છે. જ્યાં દેષ્ટિ જ દોષદેખી બની ગઈ હોય ત્યાં પછી કોઈનું કંઈ સાર્ફ દેખાતું જ નથી. જો માણસ પોતાના સમયનું વિશ્લેષણ કરે તો તેને મળેલા કુરસદના સમયનો મોટો ભાગ આ દોષ-દર્શનમાં જ વીતતો હોય છે. જ્યાં મન બીજાના દોષોથી ભરેલું હોય ત્યાં એવા મનમાં શાંતિ ઊતરે ક્યાંથી ? શાંતિને આવવા માટે જગ્યા તો જોઈએ ને ? અહીં તો બીજાએ શું કરવું જોઈએ, કેવી રીતે રહેવું જોઈએ-એ બીજાઓથી મન આખું ભરેલું છે, ત્યાં પોતાના માટે જગ્યા પણ ક્યાં છે ? બીજા બધા ખરાબ, હલકા, ભ્રષ્ટાચારી, વિશ્વાસઘાતી છે, માત્ર પોતાનામાં જ બધા ગુણો છે એમ મનુષ્ય માને છે. આ સંદર્ભમાં એક સંતે કહ્યું હતું કે જ્યારે તમે બીજાના દોષો સામે આંગળી ચીંધો છો ત્યારે યાદ રાખજો કે તેની સામે તો એક આંગળી તકાય છે. પણ બાકીની ત્રણ આંગળી તમારી તરફ રહે છે, એ ધ્યાન રાખો એટલે કે જે અવગુણો બીજામાં છે, તેના કરતાં ત્રણ ગણા અવગુણો તમારી અંદર છે, એનું તો પહેલાં જુઓ. કબીરજીએ પણ કહ્યું છે.

'બૂરા જો દેખન મૈં ચલા, બૂરા ન દિખા કોઈ જો દિલ દેખા આપના, મુઝસા બૂરા ન કોઈ'.

સંત કબીર બૂરા મનુષ્યને શોધવા નીકળ્યા તો તેમને કોઈ ખરાબ માણસ જ ન મળ્યો. પણ પોતાની અંદર જોતાં તેમને જણાયું કે મારા જેવો ખરાબ તો બીજો કોઈ નથી એટલે કે બીજાના દોષ જોવા કરતાં પોતાના દોષ જોવા જોઈએ.

શ્રીમા શારદાદેવીએ પોતાની અંતિમ વિદાયના ત્રણ દિવસ પૂર્વે એક ભક્ત સ્તીને ઉપદેશ આપતાં કહ્યું હતું, 'દીકરી, જો શાંતિ ઈચ્છતી હોય તો કોઈના દોષ જોઈશ નહીં. દોષ પોતાના જોજે. આ જગતમાં કોઈ પારકં નથી. બધાં પોતાનાં છે.' ખરેખર જેઓ જગતમાં બધાંને પોતાનાં માને છે અને કોઈના દોષ જોતા નથી એમને કોઈ જાતનો ભય હોતો નથી. કોઈ (રેટ્રેગ થતો નથી, અન્યના દોષ જોવા જેવી તદન નકામી બાબતમાં તેમનાં સમય અને શક્તિ વેડકાતાં નથી. એ સમય-શક્તિનો ઉપયોગ અન્ય મહત્ત્વના કાર્ય માટે કરી શકવાથી એમના પોતાના જીવનનો ઝડપી વિકાસ કરી શકે છે. વળી એમના મનમાં કોઈના દોષોનો કડો-કચરો ન હોવાથી મન સ્વચ્છ અને સ્વસ્થ રહે છે, પ્રસન્ન રહે છે. વળી, વ્યક્તિ પોતાના દોષ પ્રત્યે જાગ્રત થવાથી એની નબળાઈઓ અને ખામીઓને દૂર કરવા તે પ્રયત્નશીલ બને છે, જેમ જેમ મનુષ્ય પોતાના દોષો દર કરતો જાય છે. તેમ તેમ તેને જીવનમાં વધ ને વધ આનંદ મળતો જાય છે. કંઈક મેળવ્યાની તૃપ્તિ અનુભવે છે. એના જીવનમાં વધુ ને વધુ શાંતિ ઊતરી આવે છે. મહાત્મા ગાંધીજીના ઓરડામાં ત્રણ વાંદરાઓની મૂર્તિ હતી, તેમાં એકે બંને હાથથી આંખો ઢાંકેલી હતી, બીજાના બંને હાથથી કાન ઢંકાયેલા હતા અને ત્રીજાના બંને હાથ મુખ ઉપર હતા. એ એમ સૂચવતા હતા કે કોઈનું બૂરું જોવું નહીં, કોઈનું બુરં સાંભળવું નહીં અને કોઈનું બુરું બોલવું નહીં. જો મનુષ્ય પોતાના જીવનમાં આ ત્રણ વાંદરાની વાત ચરિતાર્થ કરે તો એને જીવનમાં શાંતિ તો મળે જ, પણ સાથે-સાથે જીવનનો આનંદ પણ મળે જ

🛘 'આધુનિક માનવ શાંતિની શોધમાં'માંથી સાભાર

## શિવાનંદ ક્થામૃત

ુિંગુરુદેવ સ્વામી શિવાનંદજી મહારાજને આનંદ કુટીર દ્વપીકેશમાં મળવા માટે અનેક આગંતુકો, મુલાકાતીઓ અને ભક્તો આવતા. તેઓ ગુરુદેવને વિવિધ વિષયો પર અનેક પ્રકારના પ્રશ્નો પૂછતા. ગુરુદેવ તેનો યોગ્ય જવાબ આપતા. આ પ્રશ્નો તથા તેના જવાબ ગુરુદેવની સાથે રહેતા સંન્યાસી શિષ્યો ચીવટપૂર્વક નોંધી લેતા. આ નોંધ એટલે શિવાનંદ કથામૃત. તેમાં ઘજ્ઞી વ્યક્તિઓનો ફાળો છે. મુખ્ય ફાળો સ્વામી વ્યંકટેશાનંદજીનો છે.આ ઉપરાંત સ્વામી શિવાનંદ દ્વદયાનંદજી, સ્વામી ચૈતન્યાનંદજી, સ્વામી સંતાનંદજી, સ્વામી ગુરુશરજ્ઞાનંદજી, સ્વામી પરમાનંદજી તથા બીજાઓએ સેવા આપી હતી]

#### ભક્તિ

પરમાર્થ બેન્ક, હૃષીકેશના જનરલ મૅનેજર શ્રી માથુર વહેલી સવારે ગુરુદેવની કુટીર પાસે તેમની રાહ જોઈ રહ્યા હતા. ગુરુદેવ જેવા કુટીરમાંથી બહાર આવ્યા કે શ્રી માથુર ધરતી પર તેમના પગમાં પડી ગયા. ગુરુદેવના ચરણ પર થોડાક ચાંદીના સિક્કા મુક્યા.

''સ્વામીજી મહારાજ, આજે મારો જન્મદિન છે. હું આપના આશીર્વાદ લેવા આવ્યો છું જેથી હું હંમેશાં સચ્ચાઈના પથ પર રહું અને ભગવાનનું સ્મરણ કરતો રહું."

ગુરુદેવે તેમને આશીર્વાદ આપ્યા અને સાથે સોનેરી સલાહ પશ આપી.

પાછળથી ગુરુદેવે શ્રી માથુર વિષે બોલતાં કહ્યું: ''માથુરજી ખૂબ પવિત્ર અને ઉમદા આત્મા છે. તેમને ઘણું કામ કરવાનું હોવા છતાં તેઓ સાધનામાં ખૂબ નિયમિત છે. તેમની ભક્તિ તો જુઓ! તેઓ દ્દષીકેશથી અહીં સુધી આવ્યા છે. તેમણે સંન્યાસ પણ લીધો હોત, પણ તેમની કૌટુમ્બિક પરિસ્થિતિ એવી છે કે તેઓ તેમ કરી શકે તેમ નથી, હાલમાં તેઓ લગભગ સંન્યાસીનું જ જીવન જીવી રહ્યા છે.

#### આશીર્વાદ

દિલ્હીનાં શ્રીમતી કાન્તારાશી છેલ્લા કેટલાક દિવસથી આશ્રમમાં રહેતાં હતાં. તે આધ્યાત્મિક સંસ્કારો ધરાવતાં યુવાન મહિલા હતાં. તેમશે ગુરુદેવને જણાવ્યું કે તેમના સસરા નિવૃત્ત ઈજનેર છે, તેમશે આશ્રમની જગ્યામાં એક કુટીર બાંધવાનો નિર્ણય કર્યો છે અને ત્યાં જ રહેવાનું વિચાર્યું છે. તેમશે આજે તેનું ખાતમુહૂર્ત ગુરુદેવના હસ્તે કરાવવાનું વિચાર્યું છે.

''તે ખૂબ ઉત્તમ વિચાર છે; જેમનામાં આધ્યાત્મિક સંસ્કારો સિંચાયેલા હોય છે તેઓ જ આવી વૃત્તિ ધરાવે છે. તે ભાગ્યે જ જોવા મળતી મહત્ત્વાકાંક્ષા છે."

ગુરુદેવે આગળ કહ્યું: ''કદી એમ માનતાં નહિ કે તમારા પતિ ગુમાવ્યાથી તમે દુ:ખી છો, આ બધું જ ઈશ્વરની ઇચ્છા પ્રમાણે ચાલે છે અને તે આપણો પોતાનો પિતા હોવાથી તે જે કંઈ કરે છે તે હંમેશાં આપણા ભલા માટે હશે. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ પોતે શ્રી ભાગવતમાં કહે છે કે તે જેને ખૂબ ચાહે છે તેનાં બધાં જ સુખનાં કેન્દ્રો લઈ લે છે. હું તમને એ વાર્તા કહું છું તે ધ્યાનપૂર્વક સાંભળો!'

''શ્રીકૃષ્ણ અને અર્જુન એક વખતે એક અજાણ્યા શહેરમાંથી પસાર થઈ રહ્યા હતા. તેઓ એક ધનિક માણસના ઘેર ગયા અને ખાવા માટે માગણી કરી. તે ઉગ્ર માણસે તેમને ખૂબ ખરાબ શબ્દોમાં ગાળો દઈ ભોજન આપવાની ના પાડી અને જતાં જતાં લાકડીનો માર માર્યો. અર્જુનને ખૂબ ગુસ્સો આવ્યો. કૃષ્ણે આ જોતાં તે સ્થળનો ત્યાગ કરવાનો વિચાર કર્યો પણ તે કરતાં પહેલાં તે ધનિક માણસને તેની પાસે છે તેના કરતાં સો ગણી ગાયો થાય, બંગલા અને ઘણી સંપત્તિ મળે તેવા આશીર્વાદ આપ્યા."

અર્જુનને ભગવાનના આ વર્તનથી ખૂબ આશ્ચર્ય થયું પણ મૌન રહ્યો પછી તેઓ એક ગરીબ માણસને ત્યાં ગયા

આ માણસ ચીંથરેહાલ હાડપિંજર જેવો હતો

પણ ભગવાનનો તે પરમ ભક્ત હતો. જયારે દિવ્ય મુસાફરો તેની પાસે ભોજનની માગણી માટે ગયા ત્યારે તે ઘરમાં દોડી ગયો અને તેની પાસે તે સમયે જે હાજર હતું તે - સરસ દૂધ, ઘી - શ્રીકૃષ્ણ અને અર્જુનને ખાટલા પર બેસાડી પ્રેમપૂર્વક ધર્યું. તેઓ બન્ને છૂપા વેશમાં હોવાથી તે તેમને ઓળખી શક્યો નહિ.

''ભગવાન, આપનાં બન્નેનાં દર્શન કરીને હું ધન્ય બન્યો છું. આપ ભગવાનના મોટા ભક્તો જણાઓ છો. આ બધું તમારું જ છે. મને આદેશ આપો! હું આપના માટે શું કરી શકું?"

''ભગવાને તેના હૃદયની ઉત્કટ આધ્યાત્મિક ઈચ્છા જાણી. તેમણે આજુબાજુ જોતાં તેમને જણાયું કે તેની એકમાત્ર મિલકત બાજુમાં પડેલી માંદી ગાય હતી. જેવા તેઓ ઘરમાંથી બહાર નીકળ્યા કે ભગવાને શાપ આપતાં કહ્યું: ''આ ગાય મરણ પામો!''

અર્જુન ભગવાને પોતે કરેલા આવા અતિ ક્રૂર વર્તનથી રોષે ભરાયો.

''આ શું ? જેણે આપણો ખૂબ પ્રેમપૂર્વક સત્કાર કર્યો તે ગરીબ માણસને તમે શાપ આપ્યો અને જે ઉગ્ર માણસે તમારો તિરસ્કાર કરી કાઢી મૂક્યા તેને આશીર્વાદ આપ્યા! કેવો અન્યાય!"

શ્રીકૃષ્ણે જવાબ આપ્યો : ''વહાલા અર્જુન, શાંત પડ! આ ગરીબ માણસ મારો મોટો ભક્ત છે. હું પણ તેને ખૂબ ચાહું છું. તેના માટે આસક્તિનું એકમાત્ર કેન્દ્ર ગાય હતી. તે કેન્દ્ર હવે જતું રહેવાથી તે મારી પૂરી ભક્તિ કરી શકશે. તેને તરત જ મોક્ષ મળશે. બીજી બાજુ ધનિક માણસને તેની સંપત્તિ ખૂબ વધી ગઈ છે તેમ જોતાં તેનાં અહંકારમાં વધારો થશે. તેનાં બંધનો અને તેની ચિંતાઓ પણ વધશે."

''માટે જયારે આપણી આનંદ માટેની વસ્તુઓ છિનવાઈ જાય ત્યારે આપણે ખુશ થવું જોઈએ. તમે હાલ ચોવીસે કલાક માટે સાધના કરવા માટે મુક્ત છો. તમારા સસરા સારા જિજ્ઞાસુ છે. તેઓ હાલ સામાજિક જીવનમાંથી નિવૃત્ત થયા છે. તેમણે હવે શા માટે ચિંતા કરવી જોઈએ ? તેમણે પણ તેમના છેલ્લા દિવસો શાંતિપૂર્વક ગંગાકિનારે મૌન રહી મજામાં ગાળવા જોઈએ. એકાંત જ તમને શાશ્વત શાંતિ અને આનંદ આપશે. મિત્રો અને સંબંધીઓની સાથે હવે પૂરતું રહ્યા છી!"

''જો તમે દિલ્હીમાં રહેશો તો તમારામાં આધ્યાત્મિક વૃત્તિ હશે તો પણ ત્યાં ખૂબ ખલેલ-અશાંતિ હશે. અહીં તમે શાંત વાતાવરણમાં રહી શકશો.''

જયારે શ્રીમતી કાન્તારાશીએ આશ્રમ છોડ્યો ત્યારે ગુરુદેવે શિષ્યોને નિવૃત્ત લોકો વિષે કહ્યું: ''તેઓ પોતાનો બધો જ સમય સાધના માટે આપી શકે તેમ છે. પણ તેમાંના કેટલા તે કરે છે! શ્રી શ્રોફ સારા જિજ્ઞાસુ છે. શ્રીમતી કાન્તા જેમ માનસિક સંન્યાસીની છે તેમ તેઓ પણ માનસિક સંન્યાસી છે."

''તમને બીજા કેટલાક માનસિક સંન્યાસીઓના પ્રકારની ખબર છે? તેઓ મોટી મોટી વાતો કરે છે અને વેદાંત તથા ઉચ્ચ ફિલસૂફીની ચર્ચા કરે છે. તેઓ ગાય છે, નાચે છે અને જપ પણ કરે છે, પણ જ્યારે તમે તેમને વિનંતી કરોઃ 'મહારાજ, આપની પાસે પચાસ હજાર છે. મહેરબાની કરીને આશ્રમને ફક્ત એક હજાર આપો. તેને હાલ જરૂર છે.' તો તેમની પોલ તરત જ પકડાઈ જાય છે. તેમને તેઓ પૈસો પણ નહિ આપે. આ બનાવટી માનસિક સંન્યાસનો એક પ્રકાર છે."

''પણ શ્રી શ્રોફ એવા નથી. તેઓ આશ્રમમાં એક કુટીર બાંધવાનું ઈચ્છે છે. તેનો તેઓ ન હોય ત્યારે સોસાયટી પોતાને જરૂર હોય તે પ્રમાણે ઉપયોગ કરી શકે."

> **સેવાનો સાચો જુસ્સો** ગુરુદેવ ઑફિસમાં આવ્યા કે તરત જ તેમણે

વિષ્ણુ સ્વામીજીને પૂછ્યું: ''વિષ્ણુજી, તમે સવારે શ્રી શ્રોફજીને આસન શિખવાડવા માટે તેમની કુટીરમાં ગયા હતા?"

''હા. સ્વામીજી."

''તે ખૂબ સારું કર્યું. આ વૃદ્ધ લોકોમાંના કેટલાકને વર્ગમાં આસનો કરવામાં શરમ આવે છે. તેમને એમ લાગે કે શીર્ષાસન કરતાં તેઓ પડી જાય તો બધાં તેમને હસે એટલે તેઓ આસનના વર્ગમાં આવતાં શરમાય છે. આવા લોકો માટે તમારે રૂમ પર જવું અને તેમને આસન શીખવવાં. સેવાનો આ સાચો જુસ્સો છે."

''બીજી મહત્ત્વની વાત એ છે કે આસન પૂરાં થયા પછી તરત જ પાછા આવવાના બદલે થોડીક મિનિટો નામજપ અને પ્રાર્થના તથા બે મિનિટ ધ્યાન ધરવાનું રાખવું. આમ, આ આસનનો વર્ગ પણ સમન્વય યોગના વર્ગમાં ફેરવાઈ જશે. આવા આસનના અભ્યાસની અસર ખૂબ વધુ અસરકારક બની રહેશે."

#### શિલારોપણ વિધિ

શ્રી શ્રોફ્જની કુટીરના શિલારોપણ દિને ગુરુદેવ પહોંચ્યા ત્યારે તે એકાંત સ્થાનમાં કોઈ જ ન હતું. કામ કરનાર કડિયા સુદ્ધાં કોઈ હતું નહિ. તેમણે તરત જ પૂજાસામગ્રી માટે મંદિરમાં સૂચના મોકલી અને કેટલાક લોકોને હાજર રહેવાનું કહેવા માટે મોકલ્યા.

એક પછી એક બધા આવવા લાગ્યા. જ્યારે શ્રી શ્રોફ આવ્યા ત્યારે ગુરુદેવ તેમને ટેકરી પર શિલારોપણ માટેનો ખાડો જોવા માટે લઈ ગયા.

''આ પૂરતી ઊંડાઈ છે ? વધુ ઊંડો હોય તો વધારે સાર્.''

શ્રી શ્રોફનો પણ એવો જ અભિપ્રાય થયો અને કડિયાએ તેનું કામ શરૂ કર્યું, જોકે આ કામ વહેલું કરવું જોઈતું હતું.

સ્વામી ચિદાનંદજીની રાહબરી નીચે કીર્તન શરૂ થયું.

ગુરુદેવે શરૂઆત કરીઃ ''આજે પૂર્ણિમાનો

પવિત્ર દિવસ છે. તે ધન્ય દિવસ છે, જે આપણને ભગવાનના સ્વભાવ-બ્રહ્મ કે આપણા પોતાના આત્મા-ની યાદ અપાવે છે. તે અપૂર્ણ નથી. તે એક સમરૂપ, અખંડ અને પૂર્ણ અસ્તિત્વ છે. પૂર્ણ ચંદ્ર આ બધાની યાદ આપે છે. બીજા દિવસોએ ચંદ્ર ફક્ત આંશિક હોય છે. આજે ચંદ્ર બધી સોળે કળા કે કિરણો ધરાવે છે. આ અજ્ઞાન અને જડતાનો નવા ચંદ્રનો દિન નથી. આજનો દિવસ પ્રકાશ અને પરમાનંદનો પૂર્ણ ચંદ્ર છે."

''આ પરમ પવિત્ર દિવસે આપણે દિલ્હીના શ્રી શ્રોફ તરફથી કુટીર બાંધવાની દરખાસ્ત મુજબ એકાંતવાસ માટેની કુટીરનો શિલારોપણ વિધિ કરીએ છીએ. તેઓ નિવૃત્ત ઈજનેર છે અને અહીં હૃષીકેશમાં રહી એકાંતમાં તેમના જીવનનો શેષ સમય દિવ્ય મનન અને સાધના કરવામાં ગાળવા ઈચ્છે છે. તેઓ અને ઉમદા આત્મા ધરાવતાં શ્રીમતી કાન્તારાણી જેઓ ભગવાનના નામની અઢળક સંપત્તિ અને તેનાં ચરણોની ભક્તિ કરવામાં તીવ્ર રસ ધરાવે છે તેઓ બન્ને આ પવિત્ર જગ્યા પર જીવનલક્ષ્યને પ્રાપ્ત કરવા તપશ્ચર્યા કરવાનો ઈરાદો ધરાવે છે."

''જીવનલક્ષ્ય છે ઈશ્વર-સાક્ષાત્કાર. તેના સિવાયનું બીજું કંઈ જ કામનું નથી. મનુષ્ય વસ્તુઓના આનંદની મોહકતામાં ડૂબી જાય છે. ઇન્દ્રિયના ભોગો કદી શાશ્વત સુખ આપી શકતાં નથી. તમારી પાસે ભલે એક ડઝન બંગલા હોય, વીસ મોટરકાર હોય, તમારા નામે બેંકમાં કરોડો રૂપિયા હોય અને નોકરોની ફોજ, સુંદર પત્ની અને ઘણાં બાળકો હોય, જગતમાં જે શક્ય હોય તે બધા ભોગો હાજર હોય; છતાં આત્મસાક્ષાત્કારથી તમને જે પરમ શાંતિ મળી શકે છે તે કદી મળી શકે નહિ. ફક્ત એકલા આત્મામાં જ ઊંડી કાયમી શાંતિ રહેલી છે. આ ઇન્દ્રિયના ભોગોથી કદી છેતરાતા નહિ. જયારે બેંક કાચી પડે છે ત્યારે તમે રુદન કરો છો. જેમ વધુ સંપત્તિ તેમ વધુ ચિંતા. તમારી કામનાઓ સંતોષાતાં જ તેઓ અનેકગણી બને છે.

તેમને સંતોષ આપતાં તે કદી નાશ પામતી નથી. તમે જ્યાં સુધી ઇચ્છા વગરના ન બનો ત્યાં સુધી તમે શાંતિ પ્રાપ્ત કરી શકો નહિ."

''હિમાલય ઈશ્વરનું એક સ્વરૂપ છે. 'સ્થાવરમાં હું હિમાલય છું' એમ ગીતામાં શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું છે. ભગવાનના આ ભવ્ય પ્રગટીકરણ તરફ સતત જુઓ. ફરીથી તેમણે કહ્યું છેઃ 'નદીઓમાં હું ગંગા છું.' પછી તમારે વધારે શું જોઈએ છે? હિમાલય આપણા પિતા છે અને ગંગા માતા છે. હિમાલયની તળેટીમાં રહેવું અને ગંગામાં સ્નાન કરવું એ આપશું મોટું સદ્ભાગ્ય - મોટો આશીર્વાદ - છે. હિમાલયમાં જ મહાન સંતો અને ઋષિઓ અનંત સમયથી તપશ્ચર્યા કરતા આવ્યા છે અને ઈશ્વરનો સાક્ષાત્કાર કર્યો છે. આ સંતોનાં પવિત્ર કંપનો આ ભાગોમાં હંમેશાં પ્રવર્તતાં હોય છે.''

''શ્રી શ્રોફ અને શ્રીમતી કાન્તા ખરેખર ધન્ય આત્મા છે. તેમનો નિર્ણય સાચો છે. તેઓ આ સંસારની અનિત્યતાને સમજ્યાં છે. તેમનાં ઉદાહરણ બીજાની આંખોને ખુલ્લાં કરનાર બનવાં જોઈએ. આજે તો નિવૃત્ત લોકો પણ તેમનાં કુટુંબ અને સગાંસંબંધીને વળગી રહે છે. તેઓ તેમની મિલકત અને સંપત્તિમાં આસક્ત છે. તેઓ લોભી છે અને વધુ કમાવવા માટે ખાનગી નોકરી કરવાનું વિચારે છે. આખા જીવન દરમિયાન તેમશે દુન્યવી મુશ્કેલીઓ અનુભવી હોવા છતાં તેઓ પરિસ્થિતિને પામી શકતાં નથી, તેઓ દિવ્ય જીવનનું મહત્ત્વ સમજતાં નથી. દરેક નિવૃત્ત માણસે શ્રી શ્રોકના દાખલાને અનુસરવો જોઈએ અને એકાંતવાસ સ્વીકારી લેવો જોઈએ. એટલા માટે જ આપણા બાપદાદાઓએ વાનપ્રસ્થાશ્રમની યોજના કરી હતી. તેમાં પત્ની, બાળકો, મિલકત કે સંપત્તિની આસક્તિ છોડી દઈને મનુષ્યે તપશ્ચર્યા કરવા માટે વનમાં જવાનું હોય છે. ત્યાં શ્રવણ, મનન અને નિદિધ્યાસન પછી છેલ્લે સંન્યસ્ત લઈ માનવજીવનના પરમ ધ્યેયનો સાક્ષાત્કાર કરવાનો હોય છે. વસ્તુઓના ઉપભોગો, અહંકાર અને સ્વાર્થના ત્યાગ વગર કંઈ જ મહાન અને મેળવવા યોગ્ય પ્રાપ્ત થઈ શકતું નથી."

''ભગવાન શ્રી શ્રોફ અને શ્રીમતી કાન્તારાણીને સ્વાસ્થ્ય, દીર્ઘ જીવન, શાંતિ, આબાદી અને મુક્તિના આશીર્વાદ આપે! ભગવાન તેમના દૃદયને જ્ઞાનથી પ્રકાશિત કરે! તે તમને બધાંને આશીર્વાદ આપે! તમે બધાં આ જ જન્મમાં ઈશ્વર-સાક્ષાત્કાર પામો! તમે બધાં આ જ જન્મમાં મુક્ત પામેલાસંતો તરીકે પ્રકાશો!ઓમ!"

🛘 'શિવાનંદ કથામૃત' માંથી સાભાર

#### (અમૃતપુત્ર પાના નં. ૨७ ઉપરથી ચાલુ)

દેવાનંદજી બ્રહ્મલીન થયા. સ્વામી દેવાનંદજીનું સદ્ભાગ્ય હતું કે તેમના મહાનિર્વાણ સમયે તેમના વડીલ ગુરુભાઈ દેવતા પુરુષ સમા સંત તેમની સાથે હતા. સ્વામીજી માટે શું કહેવું ? સદ્દગુરુદેવે કેટલાં કઠોર કર્તવ્ય તેમના વિશ્વસ્ત વહાલા શિષ્યને સોંપ્યાં હશે ?

સ્વામી ચિદાનંદજીએ પોતાની શિરે આવેલું કર્તવ્ય ખૂબ જ સારી રીતે નિભાવ્યું. હૈદરાબાદ અને સમગ્ર આંધ્રપ્રદેશમાં સ્વામી દેવાનંદજીના અગિલત શિષ્યો હતા. તેમની સૌની ઇચ્છા પ્રમાણે સ્વામી દેવાનંદજીના જન્મસ્થળ કોત્તવાલસા-કોત્તપેંટા ખાતે તેમને ભૂસમાયિ આપવામાં આવી ત્યાં પાછળથી સુંદર સમાયિ-સ્થળનું નિર્માણ થયું. હવે દેવાનંદજીનું સ્મારક આંધ્રપ્રદેશમાં ચિરસ્થાયી થયું, પરંતુ દિવ્ય જીવન સંઘના સદસ્યોના મનમાં સ્વામીજીનાં સુમધુર ભજનો સદૈવ ગુંજતાં જ રહેશે. સ્વામી દેવાનંદજીની વિદાયથી આશ્રમ થોડા દિવસો માટે સૂનો થઈ ગયો.

🛘 'અમૃતપુત્ર'માંથી સાભાર

### અમૃતપુત્ર-૨૩

#### - શ્રીમતી રાજલક્ષ્મી દેશપાંડે

['અમૃતપુત્ર'ના અંશો પૂજ્યશ્રી ગુરુદેવ શ્રીમત્ સ્વામી ચિદાનંદજી મહારાજ સમક્ષ લોનાવલા-ખંડાલા અને દહેરાદૂનમાં વાંચવામાં આવેલા. મૂળ મરાઠી લેખન અને પછી હિન્દી ભાષાંતર શ્રીમતી રાજલક્ષ્મી દેશપાંડેએ કર્યું છે. તેમની અનુમતિથી આ ગુજરાતી ભાષાંતર દિ.જી.ના ગુરુભક્ત સાધકોની સેવાર્થે પ્રસ્તુત કરવાનો આનંદ છે. –સંપાદક]

અહીંની પવિત્ર ગંગાજીની ધારા, અહીંનાં ઉત્તુંગ હિમગિરિ શિખરો, આ સુજલામ્ સુફલામ્... ભૂમિ અને આકાશને આંબતું આ કુદરતનું નખશિખ શુદ્ધ સૌંદર્ય, ભારતના ધર્મો, અધ્યાત્મ... અરે! ભારતની ધૂળનો એક-એક રજકણ તેમને પ્રિય હતો.

અને દુર્ભાગ્યવશ અહીંનાં ધાર્મિક અને જાતીય તોફાનો, રમખાશો, અહીંનો ભ્રષ્ટાચાર, હિંસાચાર, ગરીબી, લોકોનાં વ્યસન, અધીનતા, અનીતિથી તેઓ સદા ચિંતિત રહેતા અને તેના કારણે તેમનું શરીર થોડું કથળવા પણ માંડ્યું. આ બધું ધ્યાનમાં રાખીને ૧૯૯૨ના જુલાઈ માસના 'ડિવાઈન લાઈફ'ના અંકમાં તેમણે સમગ્ર ભારતને સંબોધીને પોતાના હૃદયના ઊંડાણમાંથી ઉદબોધન કર્યું.

મારા વહાલા ભારતવાસીઓ,

આજે જયારે આપણો દેશ તેની સ્વતંત્રતાનાં પિસ્તાલીસ વર્ષ પૂરાં કરી રહ્યો છે ત્યારે હું આપને સૌને કંઈક કહેવા માગું છું.

હું આપને પૂછવા માગું છું કે, 'સ્વતંત્ર ભારતના સન્માનનીય નાગરિક હોવાના નાતે આપશા આ દેશની સમૃદ્ધિ, પ્રગતિ અને એક્તા કે અખંડતા માટે તમારું યોગદાન શું ? તમારી સેવા શું ? તે દિશામાં તમારા પ્રયત્નો શું?'

'દરેક વ્યક્તિનું કર્તવ્ય છે કે તે પોતે પોતાની જાતને આ પ્રશ્ન પૂછે કે શું તમારું વ્યક્તિગત જીવન, તમારી સેવા આપણા રાષ્ટ્રના જીવન પ્રવાહને સમૃદ્ધ બનાવે છે?'

આપણાં જીવન રાષ્ટ્રને સમૃદ્ધ કરવાવાળાં હોય, પ્રગતિના પથ પર અગ્રસર કરવાવાળાં હોય, રાષ્ટ્રના ગૌરવ કે ગરિમામાં વૃદ્ધિ કરવાવાળાં હોય, તે માટે આપણે એક 'રાષ્ટ્રીય આચારસંહિતા' નક્કી કરીશું. આ આચારસંહિતાનું અધ્યયન કરો અને તમારાં વર્તન તથા વ્યવહારને આ આચારસંહિતાને અનુકૂળ કરો ત્યારે જતમો આપણા દેશના સાચા નાગરિક કહેવાશો.

સ્વામીજી દ્વારા કથિત આ આચારસંહિતા આ પ્રમાણે છે :

- ૧. દેશનું હિતઃ આપશાં વ્યક્તિગત જીવનમાં દેશના હિતની રક્ષા એક મહત્ત્વનું સ્થાન ધરાવે છે. દેશના હિતમાં જ આપશું હિત છે. માટે આપશે આ દેશના માટે પોતાના દેશ ભારત માટે પ્રાજ્ઞની આહુતિ આપવા માટે પજ્ઞ તૈયાર રહેવું જોઈએ.
- ૨. કર્તવ્યઃ આપણું સર્વપ્રથમ અને શ્રેષ્ઠ કર્તવ્ય પરમેશ્વર અને પરમેશ્વર પ્રણિત નીતિધર્મ વિષયક છે. એવા નીતિધર્મનું જીવન જીવવું એ જ દેશની ખરા અર્થમાં સેવા થશે.
- **૩. ચારિત્ર્યઃ** ચારિત્ર્ય સર્વોત્તમ સમ્પત્તિ છે. નાગરિકોનું શુદ્ધ અને નિષ્કલંક ચારિત્ર્ય એ દેશની સર્વોત્તમ મહામોંથી સમ્પત્તિ અને પાયાની આવશ્યકતા છે.
- ૪. સ્વાસ્થ્યઃ યશસ્વી જીવનની મૂળભૂત આવશ્યકતા મુખદ સ્વાસ્થ્ય છે. મુખદ સ્વાસ્થ્ય પણ એક સમ્પત્તિ જ છે. આ રાષ્ટ્રીય સમ્પત્તિ રાષ્ટ્રની અજ્ઞમોલ અમાનત છે. તે માટે આપજ્ઞાં ચારિત્ર્યનો વિકાસ અને સ્વાસ્થ્યની રક્ષા... એક નાગરિક હોવાના નાતે આપજ્ઞું પ્રથમ કર્તવ્યથાય છે.
- પ. મઘપાનઃ નશો કરે તેવી દવાઓનું સેવન, તમાકુ ખાવી, જુગાર રમવો, આ બધી અહિત કરવાવાળી વાતોનું આપશે 'નિર્મૂલન' કરવું જોઈએ. લાંચ્યુશ્વત

લેવી કે દેવી, કોઈ પણ પ્રકારનો ભ્રષ્ટાચાર, સ્વાર્થાંધતા, અનૈતિકતા, બેવફાઈ કે વફાદાર ન હોવું તે કોઈ પણ પ્રકારનું દુર્વર્તન-આ તમામ અનિષ્ટોથી આપણે જાગૃતિપૂર્વક મુક્ત રહેવું જોઈએ કે દૂર રહેવું જોઈએ. દેશ સાથે વિશ્વાસઘાત એ સૌથી મોટું પાપ છે. સૌથી મોટો રાષ્ટ્રદ્રોહ છે.

દ. નાગરિકો! તમો સાર્વજનિક સમ્પત્તિના રક્ષક છો.તેને નષ્ટ ન કરો. તેનો દુરુપયોગ ન કરો. રાષ્ટ્રીય સમ્પત્તિ નષ્ટ ન કરો. લગનથી તેની રક્ષા કરો.

૭. આપશા દેશના તમામ નાગરિક આપશા ભાઈ જ છે. મનમાં આ ભાવ જાગૃત કરો. તમામ સાથી નાગરિકોની સાથે સદ્દભાવ અને એકતાથી રહો.

૮. દુનિયાના તમામ ધર્મો અને ઉપાસનાના પંથો માટે તમારા મનમાં સમાન આદર કેળવો. તમામ ધર્મના લોકો સાથે તમારી આધ્યાત્મિક સાધનામાં પોતાના એક સહયાત્રી - એક સહધાર્મિક ભાઈ તરીકે પ્રેમ અને સદ્ભાવથી રહો.

૯. કોઈ પણ પ્રકારની હિંસા, દ્વેષ અને તિરસ્કારથી દૂર રહો, કારણ કે આ વાત આપણા રાષ્ટ્રની ગૌરવશાળી પરંપરા પર ડાથલગાડશે.

૧૦. સાદગી અને ઉચ્ચ વિચારનો સ્વીકાર કરો. મિતવ્યયની-કરકસરની ટેવ પાડો.

૧૧. સામાજિક ન્યાય અને વિધિ-નિયમોનો આદર કરો.

૧૨. જેમની પાસે આપણાથી ઓછી સગવડો છે તેમને તમારી સમ્પત્તિના ભાગીદાર બનાવો. દેશપ્રેમ, સેવા અને દેશભક્તિનું મૂલ્ય પોતાનાં સંતાનો અને પરિવારનાં પરિવારજનોના મનમાં જાગૃત કરો.

આવી રીતે આપશા દેશના... ભારતના સાચા નાગરિકનું સ્થાન પ્રાપ્ત કરો. તન, મન અને ધનથી આપશા દેશની સેવા કરો.

પોતાનું નામ ન લખીને, 'એક દેશપ્રેમી'ના નામથી સ્વામીજીએ આ આચારસંહિતા જાહેર કરી, આ જાહેર કરતાં તેમણે એ પણ કહ્યું કે તેઓ આ શા માટે કરે છે...સ્વામીજીએ કહ્યું,

'હું નિવૃત્તિ માર્ગ પર જીવન જીવવાવાળો, દશનામ-સંન્યાસ પરંપરાનો એક સંન્યાસી છું. આ ભૌતિક જગત સાથે જેને કોઈ બંધન નથી. એવો એક યતિ છું. તમો મને પૂછશો... 'ભારતના અને તેના નાગરિકોના કલ્યાણ માટે હું શા માટે ચિંતિત છું? તેનું કારણ ખૂબ જ સીધું કે સરળ છે. મારું સંન્યાસી જીવન મારા દેશની સંસ્કૃતિ અને તત્ત્વ જ્ઞાનનું ફળ જ છે. મારું પાલનપોષણ આ માતૃભૂમિની વહાલસોયી માટીમાં થયું. હું માત્ર યતિ જનથી. હું ભારતીય યતિ છું.

માટે જ મારા દેશની વર્તમાન સ્થિતિના સંબંધે હું ઉદાસીન રહું, જો હું આ બાબતથી અલિપ્ત રહું તો હું કૃતઘ્ન કહેવાઈશ. સંન્યાસીએ કોઈ વિશિષ્ટ વાત કે વ્યક્તિ વિષે અલિપ્ત રહેવું જોઈએ, પરંતુ તેણે ભાવનાશૂન્ય અને કરુણાહીન ન બનવું જોઈએ. આ જ ભાવનાથી આજે હું આવાહન કરું છું.

સ્વામીજી કહે છે....

'શાસ્રોમાં લખ્યું છે, કળિયુગમાં જ્યારે દુરાચાર વધશે ત્યારે ઈશ્વર સ્વયં આવીને કળિયુગને નષ્ટ કરીને સત્યુગની સ્થાપના કરશે.'

ભગવાને આ વિરાટ રૂપનું આ પ્રમાણે વર્તન કર્યું છે.

'નમોસ્તવનન્તાય સહસ્રમૂર્તયે સહસ્રપાદાશિશિરોરુબાહવે' હજારો હાથ અને હજારો પગવાળો આ ભગવાન બીજો કોઈ નથી, જનતા જનાર્દન જ છે. અસત્ તત્ત્વોને નષ્ટ કરીને ધર્મ સંસ્થાપનાનું કાર્ય પોતાનાથી જ આરંભ થાય છે. તે દૈવી સત્તા આપણા સૌમાં છે. આપણે બધાં ભગવાનનું વિરાટ સ્વરૂપ જ છીએ. આજે ભારતમાતાની એક જ માગ છે. તેનાં સંતાનો તેના ઉપર આવેલા દુરાચાર-ભ્રષ્ટાચારના સંકટને દૂર કરે."

ઈ.સ. ૧૯૯૯નું વર્ષ પૂરું થાય ત્યારે એક દશક, એક શતક અને એક હજાર વર્ષનું આવર્તન પૂરું

થવામાં હતું. આ પવિત્ર પ્રસંગે દિવ્ય જીવન સંઘનું આંતરરાષ્ટ્રીય સંમેલન થાય. તેવી વાત ભક્તોના મનમાં ઊભરાવા લાગી. આ કામ ખબ જ મોટં અને જવાબદારીભર્યું હતું. મહારાષ્ટ્રની મુંબઈ શાખાએ આ જવાબદારી પોતાના માથે લીધી, સ્વામીજીના આશીર્વાદ અને સંમતિ સાથે આંતરરાષ્ટ્રીય સંમેલનની તૈયારીઓનો પ્રારંભ થયો. દુનિયાના ચારે ખુણેથી લોકો આવવાના હતા. તેમના નિવાસ, ખાન-પાન, આવાગમનની વ્યવસ્થા કરવાની હતી. શિવાનંદ આશ્રમથી બધા સન્માનનીય સાધ-સંતો પધારવાના હતા. આ એક દિવ્ય અવસર હતો. મુંબઈના સુપ્રસિદ્ધ ક્રોસ મેદાન પર આ સમારંભનું આયોજન કરવામાં આવ્યું હતું. માનો કે સ્વામી શિવાનંદજીના તમામ દીકરા, દીકરીઓ, પૌત્ર-પૌત્રીઓ સમ્મિલિત થવાના હતા. દેશ, ભાષા, ધર્મ, વર્શથી પર સૌ એકમેકને ખુબ જ સદભાવથી જોતાં હતાં. જાણે કે વડલાની બધી વડવાઈઓ... એક જ પરિવારનાં પરિજનો.

કૈલાસ પીઠાધીશ્વર મહામંડલેશ્વર શ્રીમત્ સ્વામી વિદ્યાનંદગિરિજી મહારાજે આ સમારોહનું ઉદ્ઘાટન કરતાં કહ્યું, 'આપણે જે પણ આધ્યાત્મિક કે સત્કાર્ય કરીએ છીએ તેનો સંદેશ લોકલોકોતરમાં પહોંચે છે. મને ખાતરી છે કે આ સમારોહની વાત માત્ર ભૂલોકમાં જ નહીં પરંતુ અન્ય લોકોમાં પણ થશે.

ત્રણેય દિવસ અનેક કાર્યક્રમો થયા. અનેક સાધુ-સંતોએ પોતાના વિચારો પ્રસ્તુત કર્યા. સ્વામી ચિદાનંદજી પણ સવાર-સાંજ ત્યાં ઉપસ્થિત રહેતા હતા. એકવીસમી સદીમાં તૃતીય સહસ્ર આવર્તનમાં પ્રવેશ કરતી વખતે સ્વામીજીએ કહ્યું, આપણે 'હું અને તું'ની ભાષા છોડીને 'આપણે' શબ્દ બોલતાં શીખવો જોઈએ. હળીમળીને રહેવું જોઈએ.' મહારાષ્ટ્ર અને મરાઠી સંતો વિષે સ્વામીજી સદૈવ ઉદારતાથી કંઈક કહેતા જ હોય છે. આ સભામાં પણ તેમણે સમર્થ રામદાસજીના દાસબોધ પ્રંથમાંથી વાતો કહી. દયા અને કરુણાના આદર્શ રાજા દિલીપ, ભગવાનમાં અતૂટ વિશ્વાસ ધરાવનાર માર્કડેય ઋષિ, સતીત્વનાં આદર્શ માતા જાનકી, સતી અનસૂયા અને સાવિત્રી, દઢ સંકલ્પ ધારી રાજા ભગીરથ... અને કહ્યું આમના સૌના આદર્શીને આપણે જીવનમાં અપનાવવા જોઈએ.

૩૧ ડિસેમ્બરની રાત્રે બાર વાગ્યે જ્યારે સમગ્ર મુંબઈ નશા, નાચગાન અને શોરબકોરમાં ડૂબેલું હતું... ત્યારે આ બધાંથી અલગ શિવાનંદ પરિવાર ગહન ધ્યાન અને આત્મચિંતનમાં ખોવાઈ ગયો હતો. દુનિયાના મેળા વચ્ચે પરંતુ મેળાથી પર... પદ્મપત્ર વિભાંવસા.

સમારોહ પૂરો થયો. સૌ પોતપોતાના ઘેર જવા લાગ્યા. સમગ્ર ભારતમાંથી આવેલા શિવાનંદ પરિવારના સંન્યાસીઓ પણ પોતપોતાના આશ્રમમાં પાછા ફરવા લાગ્યા.

સ્વામી શિવાનંદજી મહારાજના અતિશય વહાલા શિષ્ય સ્વામી દેવાનંદજી હૈદરાબાદ જવાના હતા. સ્વામી દેવાનંદજીએ આઠ વરસની ઉંમરે ગહત્યાગ કર્યો હતો. તેર વર્ષની વયે તેઓ આંધ્રપ્રદેશથી શિવાનંદ આશ્રમ આવ્યા હતા ત્યારથી તેમણે શ્રી સદગુરુદેવ સ્વામી શિવાનંદજીનું શરણ સ્વીકાર્યું હતું. શ્રી સદ્ગુરુદેવની શિવાનંદ કુટીરમાં તેમનું સાયં કીર્તન ખૂબ જ સુપ્રસિદ્ધ બન્યું હતું. તેમનો શારીરિક બાંધો ખૂબ જ ઓછી ઊંચાઈનો હતો, તેથી તેઓ 'ચિન્નાસ્વામી' નાના સ્વામીના નામે પણ ઓળખાતા. ઉત્સાહ, ઉમંગ અને સ્ફર્તિનું તેઓ મૂર્તસ્વરૂપ હતા. જ્યારે સ્વામી દેવાનંદજી હૈદરાબાદ જવા લાગ્યા ત્યારે સ્વામી ચિદાનંદજીએ કહ્યું : 'હું પણ તમારી સાથે હૈદરાબાદ આવું છું.' સમગ્ર સમારોહમાં ઉત્સાહથી ભાગ લેનાર સ્વામી દેવાનંદજીને દેખીને કદાચ સ્વામી ચિદાનંદજીને આનંદ થયો હોય. એમ કદાચ કોઈને લાગ્યું હોય. પરંત સ્વામી ચિદાનંદજીને ખબર હતી કે તેઓ હૈદરાબાદ શા માટે જાય છે. હૈદરાબાદમાં છક્રી જાન્યુઆરીએ સ્વામી

(અનુસંધાન પાન નં. - ૨૪)

## પથભ્રાન્ત પથિક

- સંકલન : શ્રી પરમાનંદ ગાંધી

''પશિક! તું માર્ગ ભૂલ્યો છે?'' હા, એવું જ કાંઈક છે.'' તેને પ્રશ્ન પૂછનાર કોઈ એક રાહદારીને તેણે જવાબ આપ્યો. મારા નિશ્ચિત સ્થાનનું નામ પણ હું ભૂલી ગયો છું.'' આ રસ્તે આગળ વધતાં મારી નજર સમક્ષ એ સ્થાન -એ સુંદર મંદિર - અને મારા ઈષ્ટદેવની મૂર્તિ નજર સમક્ષ હતી. પણ હવે વધતા જતા અંધકારને કારણે કશું જ સ્પષ્ટ દેખાતું નથી.

''પથિક ! ઘરેથી તું એકલો જ નીકળ્યો હતો કે તારા કોઈસાથી હતા ?''

''મારા બે સાથી હતા અને ભાથાની એક નાની પોટલી હતી. માર્ગમાં આવતા કાંટા-કાંકરાની પરવા કર્યા વગર મારા એ સાથીઓના સહારે હું આગળ વધતો હતો. પોટલી પણ મારા માથા પર જ હતી, પરંતુ મેં ઠોકર ખાધી અને સાથીઓનો સહારો છૂટી ગયો. પેલી પોટલી પણ સરી પડી.

પડતાં પડતાં મેં સાથીદારોને ચેતવ્યા. તેમણે મને સૂચના પણ આપી કે પોટલીને બરાબર સંભાળો. તે પડી જશે, ખોવાઈ જશેતો અમારે તમારો સાથ છોડી દેવો પડશે."

''પરંતુ હું પોટલીને સંભાળી શક્યો નહીં અને પેલા બે સાથીઓ ક્યાં ગાયબ થઈ ગયા તે જ ખબર ન પડી. લાગે છે, પોટલી પડી જવાથી બે સાથીઓ મારાથી નારાજ થઈ જતા રહ્યા લાગે છે. આ અંધારામાં પેલી પોટલી પણ જડતી નથી અને રસ્તો શોધવા હું ફાંફાં મારું છું."

''પોટલીમાં શું હતું ?''

''મારો આત્મવિશ્વાસ."

''અને તારા સાથીઓ કોણ હતા?"

''સાહસ અને દૃઢતા."

''મને લાગે છે તું તારું સર્વસ્વ ગુમાવી બેઠો છે. તારા માટે બીજું તો હું કાંઈ કરી શકતો નથી, પણ મારી પાસે કેવળ આ એક દીપક છે તે લે અને પોટલીને શોધવા પ્રયત્ન કર.''

''અરે, એ પોટલી માટે તો હું મારા જીવનની આહુતિ આપી દઈશ. પ્રકાશ વિના તેને શોધવા હું અસમર્થ છું. આ દીપક માટે હું તમારો ખૂબ ઋશી છું, પણ આ દીપકનું નામ તો કહો." તેનું નામ શ્રદ્ધા છે. તેનાથી તો ભવસાગર પાર કરી શકાય છે. તેથી એક ભજનમાં સરસ કહ્યું છે:

> "શ્રહ્માનો દીપ તું સદૈવ જલતો રાખજે. નિશદિન સ્નેહ કેરું તેલ એમાં નાખજે. દેહના મંદિરે જોજે અંધકાર થાય ના."

શ્રદ્ધા જ તો જીવનનું સામર્થ્ય છે.

□ 'સરગમ'માંથી સાભાર

નામસ્મરણથી ભગવદપ્રેમ ઉદ્દભવે છે, પ્રેમમાંથી ભક્તિ પાંગરે છે, ભક્તિ ભાવમાં વિક્સે છે અને ભાવ સમાધિમાં પરિણમે છે.

- સ્વામી શિવાનંદ

વિશ્વમ સંવત ૨૦૭૨ની દિવાળી આપણે સૌએ રંગચંગે ઊજવી અને હવે આપણે નતન વર્ષમાં પ્રવેશ કર્યો છે. મંગલ પ્રવેશ કર્યે એક મહિનો પણ વીતી ગયો છે ત્યારે આપણી કરજ બને છે કે આપણે થોડો સમય કાઢી એકાંતમાં બેસી આપશું ગયું વર્ષ કેવી રીતે વીત્યું તેનું સરવૈયું કાઢવાનો પ્રયત્ન કરીએ. આપણે આત્મનિરીક્ષણ કરીએ કે જે રસ્તા પરથી પસાર થઈને આપણે નવા વર્ષમાં પ્રવેશ કર્યો છે ત્યારે સામે આવેલી તકોનો આપણે ઉપયોગ કર્યો ? આપણા ભાગે આવેલાં તમામ કર્તવ્ય પાર પાડ્યાં ? આપણા સંદર્ભે ઊભા થયેલા તમામ લોકોને. ઘટનાઓને, બાબતોને પૂર્શ ન્યાય આપ્યો ? પ્રત્યેક નવા દિવસે આપણે આધ્યાત્મિકતામાં પ્રવેશ્યા ? પ્રત્યેક દિને શાંતિ. સ્વસ્થતા જાળવી ? આપણા તમામ કાર્યોમાં ગતિવિધિઓમાં દિવ્યતા ઝળહળી ? જો આમ નહીં થાય તો આપશું જીવન નામ માત્રનું જીવન બની રહેશે. અદિવ્ય અને અનાધ્યાત્મિક જીવન બની રહેશે. જેનો કોઈ અર્થ નહીં રહે.

સદ્ગુટુદેવ સ્વામી શ્રી શિવાનંદજી મહારાજ તો આંતિરિક પ્રગતિનું માપ કાઢવા માટે રોજેરોજ આધ્યાત્મિક ડાયરી લખવાનું કહેતા, જેથી દરેક વ્યક્તિ પોતે જ પોતાનો ચોકીદાર બને અને પોતાની નબળાઈઓ પોતે જ પકડીને દૂર કરે. ગુરુદેવ કહેતા - 'તમારી ડાયરીમાં મહત્ત્વના પ્રશ્નોનો સમાવેશ કરો જેમ કે - આજે હું કેટલા વાગ્યે ઊઠ્યો ? આજે મેં કેટલા જપ કર્યા ? મને કઈ ઇન્દ્રિય વધારે પ્રમાણમાં સતાવી રહી છે ? મનમાં કેટલા સારા વિચારો આવ્યા ? મારા મનની અવસ્થા કેવી છે ? આજે મેં કેટલાં શુભ કાર્યો કર્યાં ? કેટલાં ખોટાં કાર્યો કર્યાં ? આજે મેં સત્ત્વગુણની પ્રાપ્તિ કેટલી કરી ? તમને કોઈ દિવસ ક્રોધ ઉત્પન્ન થાય અથવા તો તમે કોઈ માણસની લાગણી દુભાવો તો તરત તેની નોંધ તમારી

ડાયરીમાં કરો. તે માટે બીજા દિવસે તમારી જાતને શિક્ષા કરો. અઠવાડિયામાં એકાદ વખત ડાયરીનાં પાનાં ઉપર નજર ફેરવો. તમે થોડા જ સમયમાં ખોટાં કામ કરતા ઓછા થઈ જશો અને પછી તમારા જીવનમાં એક દિવસ એવો ઊગશે કે જ્યારે તમે એક પણ ખોટું કામ કરશો નહીં. ડાયરી આ પ્રમાશે તમારા ગુરુની જ ગરજ સારે છે, જે તમને સન્માર્ગે દોરે છે.'

આ વર્ષમાં આપશે આ પ્રકારની દિવ્યતા પામવા માટે નવી શક્તિ, નવું જોમ, નવો ઉત્સાહ અને અડગ નિશ્ચય સાથે આગળ વધવું પડશે. એ માટે ગયા વર્ષ કરતાં ઘણો વધારે પુરુષાર્થ કરવો પડશે. માટે જ આપણાં ભૂતકાળ કરતાં ભવિષ્યને વધુ ઉજજવળ બનાવવા માટે વીતેલા વર્ષનું વિહંગાવલોકન કરીએ, તેમાં રહેલાં સારાં-નરસાં પાસાંને તપાસીએ. ભૂતકાળની તમામ ભૂલો સુધારવા દઢ નિર્ણય કરીએ અને નવા વર્ષે એ ભૂલો ફરી થવા ન પામે એ માટે જાગૃત રહીએ.

આ નવા વર્ષને આપણે વધુ સારું બનાવીએ. આપણો પ્રત્યેક પ્રયાસ આપણને પ્રગતિ તરફ લઈ જનારો નીવડે એ માટે આપણા વિચારો, વાણી અને વર્તન પ્રતિ ખૂબ ધ્યાન રાખીએ. આપણને ગયા વર્ષમાં જે કંઈ અનુભવો થયા તેમનો ઉપયોગ જ્ઞાનસંપાદન કરવામાં અને વધુને વધુ આંતરિક શક્તિ પ્રાપ્ત કરવા માટે પ્રયોજીશું. આપણે આવનારા દિવસોની અભૂતપૂર્વતાનો વિચાર કરીએ જે દિવસો પહેલાં નહોતા અને ફરી કદાપિ ઊગશે પણ નહીં. માટે પ્રત્યેક દિવસ 'આજ' છે એ ઈશ્વરી-વરદાન છે, તેને 'પરિપૂર્ણ - દિવસ' બનાવવાનો પ્રયત્ન કરીએ. આપણે આખો દિવસ એવો ગાળીએ કે રોજ સૂરજ આથમે ત્યારે

(અનુસંધાન પાન નં. - ૧૨)

## पुत्तांत

•તા. ૧-૧૧-૨૦૧૬ - વીસનગર : દીપાવલિ અને નૃતન વર્ષના મંગળ ઉત્સવ પછી પુજ્ય સ્વામીજી અને આશ્રમનું એક ભક્ત મંડળ શ્રીનાથજીના આશ્રમે પુજ્યપાદ શ્રીમત સ્વામી ગુલાબનાથજી મહારાજના નિમંત્રણે વીસનગર ગ્યું. વિશાળ ભંડારા અને સાધુભોજન અંતે રાત્રી સત્સંગ ૯.૩૦ થી ૧.૩૦ વાગ્યા સુધી થયો. મહાનિશાની આરતી પછી બધું મંડળ ખડદા-દવાડા ગયું.

મહારાજ દર વર્ષે ભાઈબીજના દિવસે પોતાના શ્રી ગુરુદેવ શ્રીમત સ્વામી બાલકનાથ મહારાજના મહાસમાધિ આરાધના પર્વ નિમિત્તે આના જ્ઞાનયજ્ઞનું આયોજન કરે છે. સમગ્ર આયોજનમાં પુજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજની ઉપસ્થિતિ અને પ્રવચન મુખ્ય આકર્ષણ હોય ● તા. ₹-૧૧-૨૦૧ ₹ - **હ્યીકેશ-શિવાનંદનગર** : દક્ષિણ છે. આ પ્રસંગે સુદુરવર્તી આશ્રમો અને અખાડાઓમાંથી સાધુ-સંતો-મહંતો અને મંડળેશ્વરોનું આગમન થતું હોય છે; ચારેક હજાર ભક્તો મહાપ્રસાદ લીધા પછી સૌ ભક્તો મોડી રાત સુધી શાંતિ અને સ્વસ્થતા-એકાગ્રતા તથા રુચિ સાથે સંતોના સત્સંગને માણતા હોય છે.

•તા. ૨-૧૧-૨૦૧૬-ખડદા-દવાડા (ઉત્તર ગુજરાત) : ખડદા-દવાડાનાં સૂપ્રસિદ્ધ શ્રી હનુમાન મંદિરના મહંત પુજ્યશ્રી સ્વામી નિશ્વલાનંદજી મહારાજશ્રીએ પોતાની જીવત-ષોડશીનું આયોજન આજરોજ કારતક સુદ ત્રીજના દિવસે કર્યું હતું. સેંકડો સંતો અને હજારો ભક્તોના આ • છારોડી - અમદાવાદ સ્થિત શ્રી સ્વામિનારાયણ સમાગમના સત્સંગમાં પુજ્ય શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજે કહ્યું, ''શ્રી સ્વામી નિશ્ચલાનંદજી મહારાજની સાથે તેમની ઓળખાશ છેક ૧૯૭૨થી છે. સ્વામીજનું મિલન એક સત્યના શોધકના રૂપમાં શિવાનંદ આશ્રમમાં થયેલું. તેમને ચિત્રકામનો ખૂબ શોખ હતો. તેમનું હૃદય કોમળ અને નિર્મળ હતું. તેઓએ શિવાનંદ આશ્રમ (દ્રષીકેશ)ના અતિથિગૃહ અને સ્વાગત વિભાગનું મુખ્ય પદ સાત વર્ષ સુધી સંભાવ્યું. તેઓની સેવાથી આર્મી

જનરલ દરજ્જાના લોકો પણ ખુશ થતા. પાછળથી તેઓ ખડદા- દવાડા આવીને ત્રીસ વર્ષથી રહે છે. આ એકાકી નિર્જન સ્થાનમાં વક્ષો-વાનરો વચ્ચે તેમનું પ્રમુખ ચિંતન અને અધ્યયન પૂજ્ય બ્રહ્મલીન શ્રીમત સ્વામી અખંડાનંદજી મહારાજનું વેદાંત સાહિત્ય રહ્યું. તેથી જ તેઓ આંતર્મુખી જીવનના ધણી થયા છે, જે તેમનાં સાચાં અને પ્રામાણિક સાધુ જીવનનું દર્શન છે."

- વીસનગર ખાતે શ્રી સ્વામી ગુલાબનાથજી તા. પ-૧૧-૨૦૧€ દિલ્હી : આજે સાંજે પૂજ્ય સ્વામીજી અમદાવાદથી દિલ્હી પધાર્યા, રાત્રે દારકા ખાતે એર ઇન્ડિયાના સિનિયર મેનેજર શ્રી રજનીશ શ્રીવાસ્તવજી અને શ્રીમતી અનિતા શ્રીવાસ્તવજીને ત્યાં पारिवारिक्सत्संग थयो .
  - ભારતમાં શ્રી ગણેશ ચતુર્થીના ઉત્સવની જેમ ભગવાન શિવના જ્યેષ્ઠ પુત્ર શ્રી કાર્તિકેયજીના જન્મોત્સવને કારતક સુદ એકમથી છઠ સુધી ઊજવવામાં આવે છે. આજરોજ આ ઉત્સવનો અંતિમ અને મુખ્ય દિવસ હોઇ સ્કંદષષ્ઠિની વિશેષ પુજામાં પુજય સ્વામીજી સંમિલિત થયા. પવિત્ર શ્રી સમાધિ મંદિર, શ્રી વિશ્વનાથ મંદિરમાં અભિષેક-આરતી અને પ્રસાદ ગ્રહણ કર્યા બાદ પજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજ શિવાનંદ આશ્રમથી ગંગા પાર પરમાર્થ નિકેતનમાં આવ્યા.
  - ગુરુકુળના સુપ્રસિદ્ધ ભાગવતાચાર્ય શ્રી સ્વામી માધવપ્રિય સ્વામીજી, પુજ્યશ્રી બાલકૃષ્ણ સ્વામીજી વગેરે ત્રીસેક સંતો અને ૧૪૦૦ હરિભક્તો દર બીજા વર્ષે અહીં સાધના સપ્તાહનું આયોજન કરે છે. પૂજ્ય સ્વામીજીનું અત્રે આગમન સૌ સ્વામિનારાયશના સંતો અને ભક્તો માટે સોનામાં સુગંધ ભળે તેવું આનંદમય હતું. ગંગાતટે આયોજિત મહાનારાયણ યજ્ઞનું બીડું હોમવાનો અને પૂર્શાહુતિનો પવિત્ર પ્રસંગ પુજ્ય સ્વામી

અધ્યાત્માનંદજી મહારાજના વરદ હસ્તે થયો..

સાંજે પુજય સ્વામીજી શ્રી ગુરુદેવ સ્વામી શિવાનંદજી મહારાજના વૃદ્ધ-રુગ્શ ભક્તોનાં દર્શન પછી ભારતમાતા મંદિર ખાતે પુજ્ય શ્રી સ્વામી સત્યમિત્રાનંદજી મહારાજ (નિવૃત્તા શંકરાચાર્ય, પદ્મભૂષણ, મહામંડળેશ્વર)નાં દર્શને પણ ગયા હતા. રાત્રે શિવાનંદ આશ્રમ, અમદાવાદના અનન્ય ભક્ત પરિવાર શ્રીમતી બીના અને શ્રી યોગેશ પરિવાર સાથે હરકી પૈડી પર ''ગુરુ- ● તા. ૧૫-૧૧-૨૦૧૬ - કરનાલ : આજરોજ મધ્યાહને દા-લંગર"માં ૨૫૦ અભ્યાગતોને જમાડીને પજ્ય સ્વામીજીએ પણ ત્યાં પ્રસાદ ગહણ કર્યો હતો.

- (હરિદ્વાર) : હરિદ્વાર-મેનેજમેન્ટ-એસોસિયેશન દ્વારા આયોજિત 'ભેલ'નાં સુપ્રસિદ્ધ કમ્પ્યુટર સેન્ટરમાં પૂજ્ય સ્વામીજીનું જાહેર પ્રવચન આયોજાયું. જેમાં ગુરુકળ કાંગડી-સ્કલ ઑફ મેનેજમેન્ટના છાત્રો પણ ઉપસ્થિત રહ્યા. H.M.A.ના અધ્યક્ષ પૂજ્ય સ્વામીજીના પંતનગરના યોગ-પ્રશિક્ષણ ખાતે વિદ્યાર્થી રહ્યા હતા. 'જીવન સુગંધ માટે સંબંધોની સાચવણી' સંબંધી પ્રવચને સૌને મંત્રમુગ્ધ કર્યા. પુજ્ય સ્વામીજીએ કહ્યું, 'જે ક્ષણે તમો કહો કે મને કોઇની પરવા નથી. તે જ ક્ષણે જગત પણ તમારી પરવા નહીં કરે. પ્રશ્નોત્તરીના કાર્યક્રમ પછી શિવાનંદ સાહિત્યનું પ્રસાદ વિતરણ કરવામાં આવ્યું.
- આજે અગણિત સંતો-મહંતો અને મંડળેશ્વરોની ઉપસ્થિતિ વચ્ચે શ્રીશ્રીમા આનંદમયીમાના આશ્રમના ૬૭મા સંયમ સપ્તાહનું ઉદ્ઘાટન થયું. પૂજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજ અત્રે સમગ્ર સંયમ પર્વમાં બિરાજ્યા. દરરોજ રાત્રે પુજય સ્વામીજીના ગીતાજીના નવમા અધ્યાયનાં અને દિવસે મધ્યાહુન સમયે ભોજન પૂર્વે પ્રવચનો આયોજાયાં.

પુજ્યા આનંદમયીમાના સંયમ સપ્તાહ દરમિયાન તા. ૯-૧૦ અને ૧૧ નવેમ્બરના રોજ • શંકરાચાર્ય ચોક (કનખલ) ખાતે પરમાનંદ ભંડારના વાર્ષિક વેદાંત સંમેલનમાં પણ પૂજ્ય સ્વામીજીએ પોતાની સેવાનું યોગદાન કર્યું. અત્રે પૂજ્ય સ્વામીજી છેક ૧૯૭૪થી નિયમિત દર વર્ષે પધારે છે.

- તા. ૧૪-૧૧-૨૦૧∉ યમુનાનગર : આજે કારતક પર્શિમા, તુલસી વિવાહ અને શ્રી ગુરુનાનક જન્મ-ઉત્સવ, ગંગારનાન પછી પુજ્ય સ્વામીજી યમુનાનગર આવ્યા. ત્યાં વાસુદેવા પરિવારના નૃતન પેટ્રોલ પંપના ઉદ્ઘાટન પછી રાત્રી પારિવારિક સત્સંગ બાદ ૧૫-૧૧-૨૦૧૬ની સવારે પુજ્ય સ્વામીજી શ્રી નિર્મલધામ (કરનાલ) ખાતે પધાર્યાં.
- શ્રી રીપેનજીને ત્યાં પારિવારિક સત્સંગ પછી સાંજે **કર્ણયોગ મંડળનો પારિવારિક સત્સંગ આયોજાયો**.
- ∙તા. ૭-૧૧-૨૦૧૬ B.H.E.L. રાનીપુર-જ્વાલાપુર તા. ૧૬-૧૧-૨૦૧૬ : સવારે પૂજ્ય સ્વામીજીએ ઇન્ટરનેશનલ દુન સ્કૂલના પ્રાંગણમાં કર્ણયોગ મંડળના યોગવર્ગમાં સર્વાઇકલ સ્પોન્ડિલોસીસ સંબંધી વિગતથી સમજગ્ર આપી તદર્થે ઉપયોગી યૌગિક કસરતોની શિક્ષણ આપ્યું. મધ્યાહને આદરણીય યોગાચાર્ય શ્રી વિનય કોહલીજીના નિવાસસ્થાને સત્સંગ બાદ સાંજે કરનાલ ઇન્ડસ્ટિયલ એન્જિનિયર્સ એસોસિયેશન દ્વારા આયોજીત ''મેનેજમેન્ટ બીહેવીયર્સ સાયન્સ-પ્રોડક્શન તેની સમસ્યાઓ અને પરસ્પર સંબંધો દ્રારા સમાધાન" વિષયક મનનીય પ્રવચન થયું. આ પ્રસંગે બોલતાં પૂજ્ય સ્વામીજીએ કહ્યું, ''સમગ્ર સમસ્યાઓનું કારણ વ્યક્તિગત અહંકાર અને ઇર્ષ્યા છે. આ અહંકાર તથા ઇર્ષ્યા કેન્સરથી પણ વધુ ખરાબ છે. જેટલું બને તેટલું સરળ બનતાં અને બાંધછોડ કરવાની વૃત્તિથી નાનામાં નાની વ્યક્તિને પણ તેનામાં સ્થિત માનવતાનો અધિકાર આપવાથી તેનાં ગૌરવ. ગરિમા અને સૌજન્ય સાચવવાથી જે પરસ્પર વિશ્વાસ અને શ્રદ્ધા વધે છે તે અંતઃતોગત્વા ઉત્પાદનક્ષમતા અને કૌશલ્યમાં વધારો **કરે છે.**"
  - રાત્રે પૂજ્ય સ્વામીજી નિર્મલ આશ્રમના મહંતશ્રી સંત રામસિંહજી મહારાજનાં દર્શને ગયા હતા. ત્યાં ગુરુમુખી-ગુરુવાશીનો સત્સંગ સંભળાવીને સૌને રાજીયો આપ્યો હતો.

- તા. ૧૭-૧૧-૨૦૧૬ અંબાલા ઃ આજરોજ પુજ્ય સ્વામીજી દિવ્ય જીવન સંઘ. અંબાલા ખાતે ડૉ. ઓમપ્રકાશ ગર્માજીને ત્યાં સવારે ૧૧.૦૦ વાગ્યે પધાર્યા, બપોરના એક વાગ્યા સુધી સત્સંગ અને ભંડારા પછી પુજ્ય સ્વામીજી પચકલા (હરિયાણા) જવા રવાના થયા.
- ∙ તા. ૧૭/૧૮-૧૧-૨૦૧૬ ચંડીગઢ : દિવ્ય જીવન સંઘ. ચંડીગઢ અને પચકુલાના શ્રી ગુરુદેવ સ્વામી શિવાનંદજીના ભક્તો તથા પૂજ્ય સ્વામીજીના પ્રેમીઓ શ્રી અશ્વિન ડોગર, શ્રી ધર્મવીર ભાટિયા (I.A.S.), ડૉ. નિર્મળ ભાટિયા (C.M.O.) અને સુપ્રસિદ્ધ વ્યાપારી શ્રી મુલ્કરાજ મહેંદીરતા સાહેબને ત્યાં પધરામણી અને પારિવારિક સત્સંગ પછી તા. ૧૯-૧૧-૨૦૧૬ની સવારે પૂજ્ય સ્વામીજી લુધિયાશા • તા. ૨૭-૧૧-૨૦૧૬ - અમદાવાદ : વિશ્વ બ્રાહ્મણ นยเนโ
- તા. ૧૯થી ૨૧-૧૧-૨૦૧∉ લુધિયાણા ઃ શ્રીમતી દર્શન અને શ્રી રાજકુમાર જૈનને ત્યાં પૂજ્ય સ્વામીજી ત્રણ રાત્રિ રહ્યા. અહીંના નિવાસ દરમિયાન રખબાગ (હવે. ઓમપ્રકાશ મુંજાલ ઉદ્યાન) ખાતે પુજય સ્વામીજીના સત્સંગો થયા. આ વર્ષે પુજય સ્વામીજી જાલંધર - અમૃતસર જઇ ન શક્યા. તેથી ત્યાંથી બધા ભક્ત પરિવારનાં મંડળો લુધિયાણા ખાતે પુજય સ્વામીજીનાં દર્શને આવ્યાં.
- ∙તા. ૨૨-૧૧-૨૦૧∉ કરનાલ (હરીયાણા): લુધિયાશાથી પાછાં ફરતાં રસ્તામાં પૂજ્ય સ્વામીજી કરનાલનાં સુપ્રસિદ્ધ કર્જ્ઞેશ્વર મંદિર ખાતે રોકાયા. અત્રે સત્સંગ, વૃક્ષારોપણ અને અલ્પાહાર પછી સ્વામીજી દિલ્હીથી અમદાવાદ જવા રવાના થયા.
- •તા. ૨૬-૧૧-૨૦૧૬ : યોગ આયર્વેદ પંચકર્મ સંસ્થાન દ્વારા 'યોગઃ ભારતીય પરંપરા' વિષયક એક વિશેષ જ્ઞાનસત્ર(સેમિનાર) આજે શનિવારના રોજ અમદાવાદ એજ્યુકેશન સોસાયટી મેદાનમાં આયોજાયું.

પુજ્ય શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજશ્રીના અધ્યક્ષસ્થાને આ સમારંભનો સમાપન કાર્યક્રમ આયોજાયો. પૂજ્ય સ્વામીજીએ આ પ્રસંગે બોલતાં કહ્યું, ''યોગ જીવન જીવવાની કળા છે. યોગ માત્ર અંગકસરત

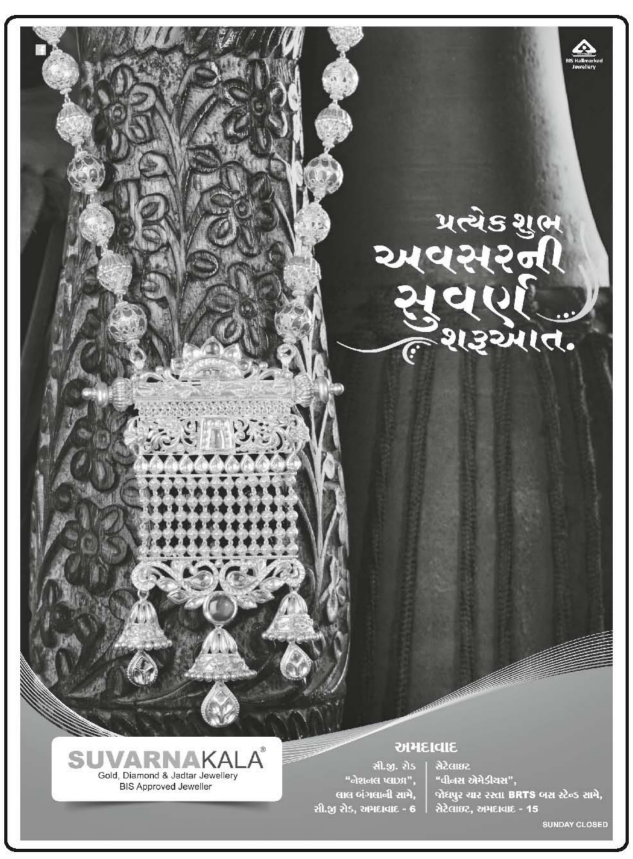
નથી, તેને જીવનનું અવિભાજય અંગ બનાવો. 'યોગ' શબ્દનો અર્થ જ 'જોડવું' અર્થાત 'આપણે આપણી જાતમાં રહીએ' 'Be true to Thy own self". આપણે આપણી જાતને વફાદાર રહીએ. શુદ્ધ વિચાર, વાણી અને વ્યવહારનો વિનિમય એ જ યોગ છે. આચાર શદ્ધિ અને આહાર શદ્ધિની બે પાંખો ઉપર જ યોગનાં આકાશમાં ઊંચી ઉડાન ભરી શકાય. શાકાહારી બનીએ. દૈનિક જીવનમાં વ્યક્તિગત આધ્યાત્મિક સાધના વગરનું યોગ જીવન નિરસ અને હેતુ વિનાનું જીવન છે. માટે જીવનની પ્રત્યેક ક્ષણને યોગમય બનાવીએ અને જીવન માર્થક કરીએ

પરિષદની બ્રહ્મ સંસદ આજ રોજ અમદાવાદના સુપ્રસિદ્ધ ગજ્જર હોલમાં આયોજાઇ. વિદ્વાનોનાં ઉદ્દબોધનો, સન્માન અને સમારંભનું ઉદ્દઘાટન દીપ પ્રજ્વલન અને આશીર્વાદથી પૂજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજશ્રીએ કર્યું.

આ પ્રસંગે સન્માનનીય નિવૃત ન્યાયાધીશ શ્રી રવિ ત્રિપાઠી, વિશ્વ હિન્દુ પરિષદ-અમેરિકાના પ્રમુખ શ્રી ઉમેશ શકલજી અને અનેક વિશિષ્ટ ક્ષમતા સંપન્ન મહાનુભાવો ઉપસ્થિત રહ્યા. પ્રસંગોચિત પ્રવચન કરતાં પુજય સ્વામીજીએ કહ્યું, ''બ્રાહ્મણોનું બ્રહ્મ વર્ચસ્વ તેમના તપમાં છે. તપોધન બ્રાહ્મણનો અર્થ જ જે બ્રાહ્મણ ગાયત્રીનો ઉપાસક હોય અને ત્રિકાળ સંધ્યા વંદન કરીને ગાયત્રી મંત્રને આત્મસાતુ કરીને જીવનયાપન કરતો હોય તે તપોધન છે.

બાહ્મણો ગાયત્રી મંત્રનો જપ કરે. સંધ્યા વંદન કરે. શિવમહિમ્ન અને શકાદય સ્તૃતિ કરે ત્યાં જ તેમનાં બ્રહ્મ તેજસનું સાર્થક્ય છે.

• તા. ૨૮-૧૧-૨૦૧૬ - અમદાવાદ : આજરોજ સવારે શિવાનંદ આશ્રમ સંચાલિત ૭૮૭મો યોગ પ્રાજ્ઞાયામ, ધ્યાન શિબિરનો આરંભ થયો. આ યોગસત્રનું સમાપન તા. ૭-૧૨-૨૦૧૬ના રોજથશે.





# સ્વાદ અને ગુણવત્તાની પરંપરા



•

શ્રેષ્ઠ ગુણવત્તાની પરંપરા દ્વારા દેશ-વિદેશના અસંખ્ય ગ્રાહકો સુધી પહોંચવાનો અમારો નિર્ધાર છે. ભારતીયતાનું સ્વાદ સભર ગૌરવ!



મસાલા • ઈન્સ્ટન્ટ મિક્ષ • બ્લેન્ડેડ મસાલા • હિંગ વગેરેની વિશાળ શ્રેણી અને પેક સાઈઝ



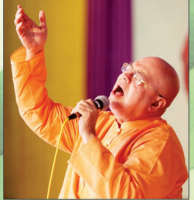
રામદેવ ફૂડ પ્રોડક્ટ્સ પ્રા.લિ.

સ્પાર્થસ વર્લ્ડ, સરખેજ-બાવળા હાઈવે, ચાંગોદર-૩૮૨ ૨૧૩, અમદાવાદ. • www.ramdevfood.com



entity





શ્રી સ્વામિનારાયણ ગુરુકુળ (છારોડી)ના સંતો અને ભક્તો દ્વારા આયોજિત વાર્ષિક - સાધના શિબિરમાં પૂજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજનું ભક્તિ સંગીત. (પરમાર્થ આશ્રમ, હૃષીકેશ) તા. ૬-૧૧-૨૦૧૬



શ્રી સ્વામિનારાયણ ગુરુકુળ (છારોડી)ના પરમ અધ્યક્ષ અને ભાગવતાચાર્ય પૂજ્ય શ્રી માધવપ્રિયદાસજી મહારાજ પૂજ્ય સ્વામીજીને દત્ત ચિત્તે શ્રવણ કરી રહ્યા છે. (પરમાર્થ નિકેતન, હૃષીકેશ) તા. ૬-૧૧-૨૦૧૬



સંતોના દિવ્ય સાંનિધ્યમાં પવિત્ર ગંગાતટે યજ્ઞ પશ્ચાત્ આરતી (પરમાર્થ નિકેતન, હૃષીકેશ) તા. ૬-૧૧-૨૦૧૬



ઝાયડસ ફાર્માસ્યુટિકલ દ્વારા આયોજિત ગીતા જ્ઞાનયજ્ઞની પૂર્શાહુતિ પ્રસંગે ગીતાચાર્ય ભૂપેન્દ્રભાઈ પંડ્યાજીને બકુલ (બોરસલી)નો છોડ અર્પણ કરી અભિવાદન કરતા પૂજ્ય સ્વામીજી (ગુજરાત યુનિવર્સિટી કન્વેન્શન ભવન) અમદાવાદ તા. ૨૭-૧૧-૨૦૧૬





યોગ-આયુર્વેદ, જ્યોતિષ અને વાસ્તુશાસ્ત્ર વિજ્ઞાનનું સંમેલન. અમદા<mark>વાદ ખાતે પૂજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી</mark> મહારાજ દ્વારા અભિવાદન સમારોહનું દીપ પ્રાગટ્ય અને પૂજ્ય સ્વામીજીનું સન્માન બોર<mark>સલીના છોડ દ્વારા. (તા. ૨૭-૧૧-૨૦૧૬</mark>)



વિશ્વ બ્રાહ્મણ પરિષદના અમેરિકા ખાતેના અધ્યક્ષ શ્રી ઉમેશ શુકલજી દ્વારા શિવાનંદ આશ્રમમાં 'કલ્પવૃક્ષ'નું રોપણ (અમદાવાદ) તા. ૨૭-૧૧-૨૦૧૬



ઇન્ટરનેશનલ દૂન સ્કૂલના પ્રાંગણમાં યોગ શિ<mark>ક્ષણ આપતા પૂજ્ય સ્વામીજ</mark>ી

# પરંબ્રહ્મની ઉપાસના∗કરે તે બ્રાહ્મણ કહેવાય: સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી

વર્લ્ડ બ્રાહ્મણ ઓર્ગેનાઇઝેશન દ્વારા 'બ્રહ્મ સંવાદ-2016 'નું આયોજન

#### નવગુજરાત**્રેસ**મય

ંબાબજ્ઞો ત્યારે જ બ્રાબજ કહેવાય જ્યારે પરંબ્રદાની ઉપાસના કરે. બ્રાહ્મજ્ઞો જન્મથી નહીં પણ કર્મથી બ્રાહ્મ બને. યજ્ઞોપવિત કે જનોઈ એ માત્ર બડવો દોડાવવાનો ઉત્સવ નથી. એ પરંબ્રદાની ઉપાસના માટેના બ્રહ્મસંબંધનો ઉત્સવ છે. ગાયત્રી માત્ર મંત્ર નથી, એ પ્રત્યશ્ચ દેવતા છે. તેની ઉપાસના શાસીરિક સ્વસ્થતા, માનસિક પ્રસન્નતા અને આત્મ અભ્યુદય આપે છે', એમ શિશાનંદ આશ્ચુદય અપે છે', એમ શિશાનંદ આશ્ચુદય અપે છે, એમ



અધ્યાત્માનદજીએ રાવવાર શહેરમાં વર્લ્ડ બ્રાહ્મણ ઓર્ગેનાઈઝેશન આયોજિત 'બ્રહ્મ સંવાદ-૨૦૧૬' કાર્યક્રમ અંતર્ગત જણાવ્યું હતું. આ પ્રસંગે મુખ્ય મહેમાનપદે ભારતનાં

આ પ્રસંગ મુખ્ય મહમાનપદ ભારતના લો કમિશનનાં જસ્ટિસ રવિભાઇ ત્રિપાઠી રહ્યાં હતાં. સાથે જ પૂર્વ પ્રમુખ છનાલાલ જોશી અને જગદીશભાઇ દવેનું સન્માન કરાયું હતું. ભાગવત ઋષિજી, વર્લ્ડ બ્રાહ્મણ ઓર્ગેનાઇઝેશનાં આંતરરાષ્ટ્રીય પ્રમુખ ઉમેશભાઇ શુક્લ અને વર્લ્ડ બ્રાહ્મણ ઓર્ગેનાઇઝેશનનાં રાષ્ટ્રીય

પ્રમુખ શશીકાંતભાઇ તિવારી, મહામંત્રી યગ્નેશભાઇ દવે સહિત અગ્રણીઓ અને સમાજના ભાઇ-બહેનો ઉપસ્થિત રહ્યાં હતાં.

સ્વામી અધ્યાત્માનંદજીએ જણાવ્યું કે દરેક બ્રાહ્મણનું કર્તવ્ય છે કે તે તેની ઓળખ શિખા અને સુત્રથી રાખે. શિખા છે, એ મેષાપ્રક્તિના ઊર્ઘ્યગમન માટેનું સાધન છે. સુત્ર એ જનોઇના ત્રણ દોરા નથી, પરંતુ બ્રહ્મગ્રંથિ, વિષ્ણુગ્રંથિ અને ટુદ્રગ્રંથિથી મુક્ત નિત્ય-સત્ય-શુદ્ધ પરબ્રહ્મની પ્રાપ્તિ કરાવે છે.

### માનવ-જાતને અનુરોધ

પૃથ્વી ઉપરના આ જીવનનો મહાન ઉદ્દેશ અને ઊંડો આશય છે. તેથી આ મહાન ઉદ્દેશ તેનો હેતુ અને તેનું ધ્યેય જાણવું ખૂબ જરૂરી છે. આ સમજણ ન હોય તો,જીવન સાચી દિશામાં જવાના બદલે, ક્ષુલ્લક ધ્યેય પાછળ દોરતી અવળી દિશામાં દોરાઈ જશે. પરિણામે દુ:ખ, અસ્વસ્થતા, ગમગીની અને ઘોર નિરાશાથી આપણું જીવન છવાઈ જશે. આના કરતાં બીજું મોટું નુકસાન શું હોઈ શકે ? દિવ્ય જીવન જીવવા માટે આ લોકમાં જન્મ મળ્યો છે અને આલોક તથા પરલોકમાં ઉન્નત, ઉદાત્ત અને ઉચ્ચતર આધ્યાત્મિક અનુભવો મેળવવા આ માનવદેહ મળ્યો છે. માનવ-કુટુંબના દરેકે દરેક સભ્ય માટે આ દિવ્ય અને ભવ્ય આયોજન છે.

- સ્વામી ચિદાનંદ